

سلسلہ اُفَاضَاتِ حِصْنِیَّۃ

# مہماں فلسفہ

حصہ دو مہ

یا

فلسفہ کی دوسری کتاب

ان

عبدالماہد

مصنف "فلسفہ جذبات" - "کالمات برکتی" وغیرہ

باتاں مولیٰ حسروی صاحب اندوی

میظنو عَمَّعَارَفٍ پریں اعظم کلہڑ

۱۹۳۵ء

# فہرست مضمون

|           | دیباچہ                               |
|-----------|--------------------------------------|
| ۳۲ - ۳۳   | باب (۱) تلکیں و تلگکیں،              |
| ۳۵ - ۳۶   | باب (۲) حس،                          |
| ۴۰ - ۴۱   | باب (۳) عمل قدم،                     |
| ۴۶ - ۴۷   | باب (۴) مکالہ دوم از کلمات برکت،     |
| ۱۱۰ - ۱۱۱ | باب (۵) واجب ایجاد اور حکم کے بیانی، |
| ۱۲۴ - ۱۲۵ | باب (۶) حکم کے سند کا فاسدہ جذبات،   |
| ۱۲۶ - ۱۲۷ | باب (۷) نزہب از نہایت مخطوط نظرست،   |

—> <—

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

## دِسَّا پچھے

مبادی فلسفہ حصہ ول کو شائع ہوئے پورے تین سال گزر چکے ان مطہورے قبل اس کا دیباچہ ملاحظہ فرمایا جا سے، یہ حصہ نہ وہ مہے، اس میں ذیل کے سات مقامی لفاظ کے تخلیق کے نتائج میں  
میں تخلیق درج ہیں۔ ۱۱۔

۱۔ تکنگ اور تکنگین (مطبوعہ رسالہ الاظہر، لکھنؤ، جولائی ۱۹۱۳ء)

۲۔ حس، (مطبوعہ رسالہ افادہ حیدر آباد کن ۱۹۱۶ء)

۳۔ عمل توجہ، (مطبوعہ رسالہ معارف اعظم گلگوہ جولائی ۱۹۱۹ء)

۴۔ مکالمہ برکھی، (منقول از رکھمات برکھی مطبوعہ ۱۹۱۹ء)

۵۔ راجب الوجود اور حکماء بہتی، (مطبوعہ رسالہ افادہ حیدر آباد ۱۹۱۶ء)

۶۔ حکماء ہند کا فلسفہ جذبات، (منقول از فلسفہ جذبات، طبع درم ۱۹۱۹ء)

۷۔ مذہب ارتقا لی نقطہ نظر سے (مطبوعہ رسالہ زمانہ ۱۹۱۶ء)

ان سب مصاین پر نظر نانی ۱۹۳۳ء میں اس تفصیل سے کی گئی، کہ ہم معمون ایک

تمہکم کو یا نیا ہو گیا، طبع راشاعت کی نوبت دو ڈھانی برس کے بعد اپ آرہی ہے،

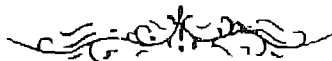
(ب)

جس دو روزنگی کے پادگاریہ مضمین ہیں، اسی رتت کے خاص کرم فرما اور اس قسم کی تحریر و ن کی خصوصی افزائی کرنے والے اعلاءہ مولوی عبد الحق صاحب بیانے مسماں نجمن ترقی ارادہ کے، (جن کا ذکر بیانی حکیم اول کے دیباچہ میں آچکا ہے)، مولوی نظرالملک صاحب مدیران فخر اور سید محمد حسین طاصاحب بیانے (حوالہ الابارین یونیورسٹی میں اندود ادب کے استاد، اور امام ای پی ایچ ڈی وغیرہ ہیں) نئیں اور اس کی حیات تازہ کے ساتھ ان حضرات کی پادگامی تکمیل زندگی کے ساتھ تازہ ہو جانیا بلکل قدرتی ہے،

عبدالماجد

دریا پا بارہ بیکی،

ستمبر ۱۹۳۷ء



بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ  
بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ

## باب (۱)

مشکلہ  
مشکلہ  
مشکلہ  
مشکلہ

فلسفہ کی بیانیں و وقت سے بھی پڑی، بحث و اختلاف کا دروازہ بھی اسی تو  
کے کھل گیا اطلاعیں یوتانی سے لیکر گسان فرانسیسی تک عدالت ہیکوئں عالم سے  
صدھر انظریات قائم ہوتے چلے آئے ہیں، انہیں ایک دوسرے سے مختلف بلکہ اکثر  
مخالف و متصاد، افلاطون و ارسطو، دیگار طاہریو، زارا، لاک، والپنٹر، پارسکے  
و سکن، ان فلسفیوں ہیں سے کوئی بھی ایسا ہمین ہوا ہے جس پر اس کے جو یعنیوں  
نے نہایت شد و مرسے روقدح نہ کی ہے، لیکن اس قدر تخلاف و تصاد کے باوجود  
کوئی شے ان سب فلسفیوں کے درمیان بطور قدر مشکل بھی رہی ہے، یہ مشکل  
شے کیا ہے؟ یہ ان فلسفہ کا یقینا ہے، کہ حقیقت کا عقل کی مرد سے اکٹا  
ان کے لیس ہیں ہے، عالم کی تکمیل کا درا ریک عضو ہے یا زائد، عصف حقیقی  
الہ اس تھالے کے طالع سے قیل اگر تھا فلسفہ درمیں فلسفہ میں ہماری فلسفہ میں اول پر ایک نظر کر جائے تو ہبڑا،  
(معارفیوں عظیم کیا)

روح ہے یا نادہ، یادوں، اس قسم کے سوا اس کے جواب میں شخصی یا اثبات کا جو بھی پہلو اختیار کیا جائے، بہر حال آتا ہر فریق تسلیم کرتا رہ کہ اوس نے عقول ذکر کی مدد سے راستی کی تھیں کیسے مانند ریاست کر لیا ہے گویا شخصی ماریٹین یا روحانیت یا روحانیت کو کچھ بھی ہون۔ اپنے سنتی قرآن (یا انھیں) ضرور ہوتے ہیں، مادیت، روحانیت بالفہری المیات کا کوئی سماجی مذہب ہو، بہر حال یہیں داعمدادی کی کوئی نکلی صورت ہو گئی غرض تفصیلات میں خواہ کتنا ہی اختلاف و نزاع ہو، تاہم فلسفہ کی تاریخ اتفاقی سے لے کر اس وقت تک تمام مذاہب فلسفہ میں یہ نقطہ بحث عام و مشترک ہے کہ انسان کی عقل میں راستہ جوئی اور حقیقت نہیں کی قابلیت ہے اور انسان اپنی عقل کی زور سے نکلتے لعلیں کی باہمی صحیح نظریات قائم ضرور کر سکتا ہے اتنا پڑتے تو اپنے سی جعلیا ہے، باقی تواریخ قدرت بشری کی بھی ساخت ہے، کچھ اسی طریق نکل کر مطابق و ترا فتن روزہ کا مشاہدہ ہے کہ ابتداءً حکم میں انسان کو پہنچ قوچی پر کسی درجہ اعتماد اور وثوقی پورتا ہے، اگر یہ تھوڑی توجہ شاید مہینا کا کوئی کام انجام سی خود سے سیکھ کر بچہ انسان کی سرشنستی کی میں زور اعتماد میں عمل پیدا رکھ دی کی جویں ہے، مانند جب اپنی لکڑی کی اور باری ساری اسی کے باہر باری بھر بات ہوئیں جب ایکین چاکر اوس میں اپنے متعلق پر گئی اسی میں ہوئی ہے، اور وہ خود

لے۔ سنتی قرآن ترجیح ہے اگر کوئی شخصی فلسفہ و مذاہب (Dogmatism) کا مستند ہے تو اس کی خود وارثت کے مطابق ایسی اور وہ خوبی اصطلاح اس اعلیٰ کی بدوکوئی حضرات نے Dogma کا ترجیح کیا، ایسی مصلحت ہے (و مکمل Dogma کا ترجیح کیا) (۱۹۳۷ء)

اپنے اعمال و انکار کو نکل و تیقید کی نظر سے دیکھنے لگتا ہے اور یہ شروع وہ دوسروں کو جس راہ پر چلنا دیکھتا ہے اخود بھی اسی پر ٹپر لیتا ہے ایسا زیادہ سنبھلے یا وہ پر کرتا ہے کہ اپنے لئے کوئی دوسرا راستہ اختیار کر لیتا ہے، اس طرف اس کا فہم کہیں مددوں ہی میں متعلق ہو سکتے ہے، کہ میں شے کو وہ رفتار بھجو رہا ہے، وہ حقیقت رفتار ہے بھی، یا محقق وہاں کی نقش اگرائی،

دوسرے علوم و فنون کی طرح بالکل یہی عال مذکور کا ہوا، بالآخر طبقیت کے میదار میں صدیوں کے بیٹھ وجدال اور ہنگامہ آرائیوں کے بعد جب اختلاف کم ہوئے کہ بچہ روز بروز بڑھتا اور بھیلتا ہی گی کہا، تو آخر کار یہ رسمے قرار پائی کہ اب تک سائے سوالات، دیوار و درستھن و حراب سے متعلق تھے حالانکہ اگر عمارت کی اسخواری مقصود ہے تو پہلے دنیا کی خبر لینا ہے اسے، پھر ملکہ بیوک کا ہے کہ دنیا میں عقل و وجود حقیقت کی شے یا کون ایسا کہا نہیں، تو نہیں، پھر تو یہ طے کرنا ہے کہ آیا انسان کے لیے عقل کی وساطت کے کیمیت کا علم کون

ہی ہے؟

بائی فلسفت یونان، والیں سے لیکر دیور طیس تک بیٹھا خورش، اسکا شمار انکامیں، پر قلش، پر ایک دلخیس، انکساغورث وغیرہ، مسعود مٹا پر جو کہ اسدا ہو سے رہتا، ان میں سے ہر کیمیت نے ایسا ہے میں اپنا ایک ایک بیان اپنے نظر کرنا کیا، اور یہ طرح پرست پرست لامون اور قلبیوں کے بھیں، الگ الگ ہم تینوں

ہر ایک فلسفی اپنے لئے ایک الگ فلسفہ تراشے ہوئے تھا، ایک جسے مانتا، دوسرا اسی کو جھپٹتا، یہ بس کے آگے سر جھکتا تا، وہ اسی پر پہنچی ڈاتا، اسی مدین جہز کا آنا ناگزیر تھا، لوگ تناقضات فلسفہ کو دیکھ کر گھرا اٹھتے، اور الیات کی جانب سے ایک بے اطمینانی بلکہ پرگمانی کی رو عام ہو گئی، اب تک ہرست کی تقدیر عقل کیا کرتی تھی، اب خود عقل پر تقدیر شروع ہوئی اب تک سارے نظمات فلسفہ خلاصہ یہ تھا، کہ فلاں مسلک کی تحقیق عقل سے یون ہوئی، فلاں مسلک عقل سے یون ثابت ہوا، اب سوال یہ پیدا ہوا کہ خود عقل کے فیصلے کس حد تک ناطق تسلیم کرے جا سکتے ہیں؟ اور قوت عقل کے حدود کیا ہیں؟

تایخ سے جان تک پتہ چلتا ہے، اس روکل کر جس کرو نے سب سے پہلے باضابطہ مسلک دی وہ لوگ یونان میں سو فرطائی کاملا کئے، اون کے سردار برطانوی وغیرہ عجیس ہوتے ہیں، اون کے مسلک کا خلاصہ حسب ذیل ہے:-

عالم موجودات نام ہے، ایک سلسلہ تغیرات کا، اور حواس سے جو کچھ محسوس ہوتا ہے، وہ انسیار کا وہرہ نہیں، بلکہ صرف تغیر و حدوث ہے اپن اگر کوئی شے، قدیم، واجب الوجود و فاکم بالذات موجود ہے، تو اس کا عسل حواس کے ذریعہ سے نہیں ہو سکتا، اور جب حواس کے ذریعہ سے اس کا علم ہی نہیں ہو سکتا، تو اس کے علم کے لئے قوت عقیدہ و فکر یہ پر کیونکر اعتماد کیا جائے ہے؟ اس لئے کہ عقل، حواس سے الگ اور بے نیاز ہے، ہی نہیں، اہم بھیں

معقولات و مجرلات سے تعبیر کرتے ہیں، وہ تو خود ہی محسوسات و مدرکات سے ماخوذ  
و مركب ہوتے ہیں، پس حصول علم کے لئے جب حواس غیرمعبر ہیں، تو عمل بھی لازماً  
نامحسوس و ناقابل (اعتماد مطہری)،

اس کے علاوہ جب انسان کے آلات اور اک تامنہ حواس ہی ہیں، اور یہ  
بد ہی کہ ہر شخص کے حواس و درسے سے مختلف ہوتے ہیں تو ہمارے سامنے<sup>۱</sup>  
محلمات کی حیثیت شخص اصنافی مطہری، اور مختلف ایشائے کے وجد کا مفہوم ہم ہیں سے  
ہر شخص کے لئے الگ الگ ہوا، ایک شے کسی کو سبز نظر آتی ہے، کسی کو زرد و زمکر  
چھوٹی معلوم ہوتی ہے، اور عز و کوثری ہم ہیں کہ ایک شے کے وزن سے کچھ جائز  
ہیں، آپ ہیں، کہ اس کو بلا کلفت ایک بات سے اٹھایتے ہیں، اب جب ہر قسم کے  
مدرکات و محلمات شخص اپناری نکلے، تو جن قضاۓ اور کلیات کو ہم یقینیات کے  
درج ہیں رکھتے ہیں، اون کی حیثیت بھی اصنافی ہی رہی، اور حقائقی حقیقی معنی میں حقیقی  
رہے ہی نہیں، بلکہ اون کے مدرج حقیقت بھی افراد مدرک کے اختلافات میں ازوج  
و حواس وغیرہ کے مختص و متنا سب ایک و درسے سے مختلف قرار دینے پڑے،  
ان مقدمات کی بنیا پر سو فرطائی نے کلیاتِ ذیل فائم کئے۔

(۱) وہاں میں وجد و حقیقی کسی شے کا نہیں،

(۲) اور اگر ہو جی تو ہمارے پاس اس کے علم کا کوئی ذریعہ نہیں،

(۳) اور پھر بالفرض کوئی ذریعہ علم بھی ہو، تو اس علم کو و درسے تک نقل

کرنا تطھیا نامکن ہے۔

ان نتائج کے بحاظ سے سورضاً یہ کے نزدیک ایشارہ حسن بر صحیح ذاتی ایک  
یہ معنی نفطاً تھا، ان لوگوں کا ایک سہول یہ ہو گیا تھا اکارا بھی ایک شے کے اثبات پر زور  
و شور اشودہ میں سے موثر تقریر کرتے اور ابھی خود ہی دیسے ہی زور و قوت کے ساتھ اور کی  
تفصیل ابطال کے ولائل دینے لگتے، اسی کردار سے فسفون کی ممتازت دخیرگی مفکروں  
ہو گئی، نسلف کے اصول اور مطلق کے قوانین ان کے نزدیک ایک تماشائی، محض  
سائینس کی دلچسپی یا اپنے انہار کمال کے لئے جب چاہتے، ایسا کو سفید اور سفید کو یہاں  
ثابت کرنے لگتے، اور حاضرین مخلص سے خوب خوب داؤ و چیزوں حاصل کرتے، گوپا ان کا  
فسد فی رہا، کہ حب دینا میں حق و صداقت بذات خود کوئی شے ہی نہیں بلکہ جسے  
چاہتے حق اور جسے چاہتے باطل ثابت کیا جا سکتا ہے تو پھر انسان اپنے جاہ و اعتماد  
سے کیوں و مست بردار ہونے لگے، ہبھی اسی نظریہ پر اُن کا عمل تھا، مجلسوں اور مخلصوں  
میں زبان، اوری و مطاقت میانی کے کمالات دکھاتے اور، نام پڑا کرتے رہتے،  
سورضاً یون کے بعد ہی یونان کی سر زمین پر اُن کے خلاف شدید رحل شروع  
ہوا، فلسطین و اسٹرو وغیرہ میں میان شاپیر فلاسفہ کیے چد و گیرے پیدا ہونے لگے جنہوں  
نے ماہیت ایشار پر تقریریں پڑھے دم دعویے سے کہیں، حقائق موجودات سے متعلق  
نظریات پر نظریات مدعیانہ لب و لمحہ میں پیش کئے، اکٹھات اسرار، تکی کے بے باکان  
دعوی کئے، اور سورضاً یہ کا لقب، تحریر و تذیل کے موقع پر استعمال ہونے لگا۔

لیکن استقلال و ثبات فلاسفہ الحسین کے اس دور کے نصیب میں بھی نتھا بچہ روز کے زور پر کے بعد یہ طویان بھی لگزگیا،

تشکر کی بیارانی ہمیں میں اسی وقت سے ہے اور طوکر کے آخر میں میں ایک شخص پر ہو پیدا ہوا جس کا نام عربی صفتین ہیرون لکھتے ہیں اس سے عقل اتنی کے واسطے سے اور اک حقانی اشیا کی قابلیت کا کیسا نکار کیا، وہ کہتا ہے کہ مسائل ما تبع الطبعیات میں مشمولیت انسان کے لئے مضر ہی ہے اور بے سی بھی مضر اس سکھاٹ سے کہ جیسے سکون و اطمینان قلب کے ان سے قلب کی بے اطمینانی و احتراق میں اضافہ ہوتا ہے، اور بے سی اس حیثیت سے کہ عقلی دلائل سے ہر سکھ کے نفی و اثبات دونوں کو کیا ان قوت کے ساتھ ثابت کیا جاسکتا ہے، پر ہو کے تماش افکار کا خلا صدر تھا یا سے ذیل میں رکھا جاسکتا ہے،

(۱) ماہست اشیا کا علم ہوئیں سکتے،

(۲) اس لئے انسان کو اپنی قوت فیصلہ تھل کر کھا جائے لیکن کسی مسئلہ پر نفی یا اثبات کوئی سائبی حکم نہ لگا جائے،

(۳) اس تھل قوت فیصلہ اور سکوت تھل سے وہ سکون قلب و اطمینان خاطر حاصل ہو جائیگا جو حیات انسانی کا میں مقصود مطلوب ہے،

اجمال کی تفصیل بھی خود پر ہو کی زبان سے سنئے کہتا ہے کہ ہمارے معلومات

لئے مسند ولادت نظر ۱۵۴۳ میں تیج،

تمام ترد و چیزیں ہیں، مخصوصاً معمولات و معمولات، اب دیکھنا یہ ہے کہ ماہیت اشیا کو علم کس ذریعہ سے ہوتا ہے، جیکہ خواس کے ذریعہ سے ہے لیکن خواس تو بد اہم صرف ظواہ اشیا کو بتاتے ہیں، ماہیت سے انہیں سروکار نہیں پہنچ کر یا عقل کے ذریعے ہے؛ لیکن عقل نہ اس تہاری عادات اور ہماری سوسائٹی کے رسم و رواج کا نتیجہ ہوتی ہے چنانچہ اختلاف عادات ہی کا نتیجہ ہے اکہ ہر شخص کی عقل دوسرے سے مختلف ہوتی ہے، پس ماہیت اشیا کا علم خواہ واسطہ اخواس ہے، خواہ واسطہ عقل، دو نون و اسطون سے ناہکن ہے، ایسی حالت میں ایک دشمن شخص کے لئے بہرہ صورت یہ ہے کہ نظری طور پر اشیا کے حسن و فتح پر حکم لگانے سے نکوت مطلق اختلاف ہے، اور عکلی زندگی میں انعام کے ترک و اختیار و دو نون سے احتراز کر لے جائے، اس کا نتیجہ ہو گا کہ سیکین خاطر حاصل رہے گی، ہج فلسفہ و با بعد الطیبیات کے نہاد میں پڑکر بالکل متفق و ہو جاتی ہے،

پر ہو کا ایک شاگرد ہائیں ہو لے، اس نے فلاسفہ کے خلاف اپنے استاد کے دلائل پر اس برج کا اور اضافہ کیا، کہ یہ لوگ اولیات کو بہادلیں دے پئے ثابت کیسے صحیح تسلیم کرتے ہیں، در آنچا لیکہ اون کے اصول پر ہر شے کے تسلیم کرنے کے لئے کوئی منطقی دلیل ہونا چاہئے، لیکن اگر اولیات پر کوئی دلیل قائم کی جائی، تو وہ خاتم دلیل ٹھہرے اور ان پر اولیات کی تعریف ہی صادق نہ آئی، غرض اون صورت میں تسلیم کئے کوئی مفر نہیں، اعمراً اون کے مسلک پر ہوتا

میں وار و بھوتا ہے،

بھی وہ مقام ہے جہاں متنبکیں اور سو فرطائیہ کے واندرے الگ ہتے  
ہیں متنبکیں (یا متنبکیں) حقایق ایسا کے بارے میں ایجادی دعویٰ کرتے تھے،  
اور کہتے تھے کہ ہم فلاں فلاں مسائل کو عقل کی مدد سے قطعی طور پر ثابت کر سکتے  
ہیں، سو فرطائیہ اس کے مقابلہ میں اعقاد و حکم کی اسی قوت کے ساتھ سببی ہپلو  
اختیار کرتے تھے، اور کہتے تھے کہ ہم فلاں فلاں مسائل کا بطلان قطعی طور پر  
کر سکتے ہیں، متنبکیں کا راستہ ان وزن سے الگ تھا ان کا مسلک علمی کا تھا اور  
وہ کہتے تھے کہ ایسا تلفی کے ان دونوں طریقوں میں ادعا سے علم مشرک سے  
ان کا کہنا تھا کہ ہم حقایق ایسا کے منکر یا اون کے بطلان کے مدعا بھی نہیں بلکہ  
صرف اتنا کہتے ہیں، کہ ہمیں ان کا علم نہیں، سو فرطائیہ علم عدم کے مدعا تھے  
متنبکیں عدم علم کے،

اُرسیسلاس (رسالہ ناسیہ قم) نے اکادمی کی بنیادی اور اپنے  
تنبک میں نظری حیثیت سے پر ہو سے بھی چند قدم آگے تھا اپر ہو عدم علم کا  
قال تھا بلکہ اُرسیسلاس نے بلکہ نظری اکادمی عدم علم کا دعویٰ کیا اور دعویٰ بھی ہو میکن ہو دعویٰ ہی اور  
دعویٰ اکادمی کا اور کسی صورتی بھی ہر تکمیلی کے منافی ہو، اُرسیسلاس نے ایسا کہ ہم حقایق ایسا سے استدرا  
لامہ ہیں کہ خود اپنی لامی تک کامیاب نہ کر سکتے اور کہ ہمیں جانتے ہیں تک کہا پس نہ جانتے ہو کی ہیں جانتے ہو  
اس پر آخر ارض یہ ہوتا تھا، کہ اس تنبک میں اور ارتیاب مطلق کیسا تھا

دنیا میں کے گھنٹے لرز کرنا ممکن ہے جو اس کے جواب میں یہ تسلیک کرتا ہے اگر کوئی  
ہم نظری و اعتمادی حیثیت سے تسلیک محقق اور ہر طرح کے تین وادعاء سے محروم  
ہیں، لیکن علی زندگی کے اصول، نظری زندگی سے کسی قدر مختلف ہیں تین تسلیک کا مل تر  
ہم علی زندگی میں بھی کسی مسئلہ کا ہیں رکھتے، لیکن روزانہ ضروریات کے لئے ہم اتنا  
پیدا ہستہ سمجھ سکتے ہیں، کہ کسی مسئلہ کا ایک پہلو بھیا ہو، دوسرا کے راجح ہے اور اسکے  
لئے اسی تدریجیاں کافی ہیں

اس کے تدریجیاں ایک صد بیج جک کار نیڈس پہنچا ہوا بھول پئے اعتماد و اعمال میں  
قدماے سوناطایہ سے غایبت مشرب است رکھنا اٹھا پھا پھ جب یہ روم گیا ہے تو پہلے  
دن عدل کے حاصل پر اس خوبی سے تفریز کی کہ تمام جلسہ نعمہ ہے تین سے کوئی  
اٹھا لیکن دوسرا ہے ہی دن اوس نے اپنی پہلی تقدیر کی تردید اس زور و قوت کیسا تھا  
کی کہ حاضرین و نگرہ رکھنے کے، کار نیڈس کا ایک خاص کار نامہ یہ ہے کہ اس نے  
ایسی پرزوں کی صورتی سے حکما و رواشیں کے فلسفہ کی بینا دین مقرر کر دیں، وہ کہتا  
ہے کہ رواشیں اپنے خدا کو عالم کی روح فرار دیتے ہیں ایسی خدا جب روح  
ہمہ اولادی ہے کہ وہ روح کے خاص بھی رکھتا ہو، اور روح کا ایک خاص  
قابلیت احساس ہے تو کویا خدا مختلف احساسات سے سمجھ ہوتا ہی، لیکن  
احساسات سے تاثر ہونے کے معنی ہیں کہ اس میں بیول تشریفات کی صفات  
موجو دیں، اور جو شے تغیراتی ہے، وہ حداث ہوتی ہی، پس رواشیں کا خدا

حادث ہٹھرا، حالا تکہ خدا کی تعریف ہی یہ ہے کہ وہ از لی وابدی ہو اس کے علاوہ اگر خدا کا وجد ہے تو وہ حال سے خالی نہیں، یا تو وہ محدود ہو گا ایسا غیر محدود اگر محدود ہے تو بدراہست اس پر خدا ہونے کی تعریف صادق نہیں آتی، اور اگر غیر محدود ہے تو ضرور ہے کہ وہ از لی، ابڑی، ناقابل تغیر و ناقابل حرکت ہو، یا وہ سرے لفظوں میں اورہ زندہ جاوید و جو دن رکھتا ہو کہ یہ صورت بھی شان کب ریاضی کے منافی ہے اس کے علاوہ خدا یا تو نیک کردار ہو گا، یا ایسا نہ ہو گا، شق اول کے تسلیم کرنے سے یہ لازم آتا ہے کہ کسی اعلیٰ دبر تراخلاقی قانون کا پابند ہے، اور یہ پابندی صریح اس کی خداونی عملت کی نفی ہے لیکن اگر شق دوم صحیح ہے تو کون ایسی سی کو خدا کیم کر سکیں گے کہ کچھ اور نیک کرداری کے صفت سے ہوا ہو، غرض اس طرح روایتیں نے خدا کے متعلق جو جو تخلیات قائم کئے ہیں، وہ سب (کار بند میں کہتا ہو کہ) باہم تناقض اور ناقابل قبول ہیں ।

روایتیں کے یہاں ایک خاص مسئلہ پر تھا کہ جن محسوسات کی تردید کجھی ہمارے تجھے میں نہیں ہوئی انھیں حقائق کے درجہ میں رکھنا چاہئے لیکن کار بند میں درج کرتا ہے کہ اس دعویٰ کے معنی کیا ہیں؟ کیا ہمارے پاس کوئی میسا رایسا سمجھ کیا ہے پر ہم پر فصلہ کر سکتے ہیں اکہ فلاں قلان محسوسات کی تردید کچھی انسانی خبر بے میں نہیں آتی ہے؟ کیا حالت خواب و سر سام میں یہ صورتیں ہیں لفظ کی ہیں انکی بابت میں اس وقت ہمارا یقین نہیں ہوتا کہ اون کی محسوسیت ناقابل تردید کی

یا کیا اسی طرح ایک دلیانہ اپنے مجنونانہ محسوسات کو اسی قسطی نیتی نہیں خال  
کرتا ہجتنا ایک صبح اکھوں شخص اپنے محسوسات کو؟ پھر جن محسوسات کو ہم غلط  
قرار دیتے ہیں، اور جن کو صبح کیا اول کے درمیان کسی خاص نقطہ پر کوئی حد مغل  
قرار دینا ممکن ہے؟ دراصل غلطی کے حدود صحت کے ساتھ اور صحت کے حدود  
غلطی کے ساتھ ایسے ہو ست اور گھٹے ہیں کہ کسی خاص نقطہ پر ان دونوں کے  
درمیان خط تفہیق ٹھیک ہی نہیں سکتے، پس ایسی حالت میں کسی نے کو قسطی طور پر  
حقایق کے درجہ میں رکھنا بھی ممکن نہیں،

لیکن اگر نیتیات کا علم انسان کی دسترس سے باہر ہے، تو اس متشکل  
نے کہا کہ اوس کی کوئی وجہ نہیں کہ عملی زندگی میں اختلافات و نہیں سے فائدہ  
اٹھانے میں تامل کیا جائے، کار نیڈس کہتا ہے کہ طن و تیاس کے میں درجے قرار  
دینا چاہیے، سب سے ابتدائی طبقہ میں وہ اور اکات دخل ہیں، جو بجائے خود صبح  
معلوم ہوتے ہیں، لیکن ہمارے دوسراے اور اکات کے مطابق نہیں، اس سے  
اوپر ادھر یا طبقہ اور سطح، آن اور اکات کا ہے جن کی تائید اول کے مثلاً زم و تیاس  
اور اکات سے ہوتی ہو، اس کے بعد آخری اور سب سے بلند مرتبہ آن اور اکات  
کا ہے جن کے اور اکات مثلاً زم کی تائید بیجے خود و یگرا اور اکات مثلاً زم ہو جکی ہے،  
غرض اگرچہ انسان کے لئے اعتمادی و نظری حیثیت سے حقایق ایسا کا علم نہیں،  
لیکن زندگی کی عملی ضروریات کے لئے بھاٹ طن و تیاس تمام اشیاء میں ایک

فرق دراتب و درجہ بالکل کافی ہے  
کارٹیڈس کے بعد تشكیل کی قیادت ایسٹیڈ مس کے ہاتھ میں آئی، اس نے  
تشكیل کی تائید میں دلائل ذلیل فاکٹ کئے۔

(۱) اشیاء اور عالم کے خواص میں اختلاف، جوچیزیں ایک شخص کو ایک خاص  
صورت میں نظر آتی ہیں اور ہمی دوسرا دو اوس سے بالکل مختلف محسوس ہوتی ہیں  
(۲) اشخاص کے حواس و عقول میں اختلاف، جس کی بنا پر ایک ہی شے مختلف  
افراد پر مختلف اثرات ڈالتی ہے،

(۳) (الف) ایک ہی شخص کے مختلف حواس کے درمیان اختلاف جس کی  
بنا پر ایک ہی شے دیکھنے میں خوشما معلوم ہوتی ہے، مگر چھپنے پر بالکل بعدہ نکلتی ہے  
اس کے معنی یہ ہیں کہ ایک ہی فرد کے حس باصرہ اور حس ذائقہ کے درمیان تباہی ہو

(ب) اس کے علاوہ ہم یہ پاسئے ہیں، کہ ہر محسوس شے مختلف عناصر احساس  
سے مرکب ہوتی ہے، مثلاً ایک سبب، ہمارے سامنے رکھا ہے، ایک پکنا ہے، گول ہو  
سرخ و زرد ہے، خوشبو دار ہے، تیز ہیں ہے، او خیرہ، اب دو ہی ہمور تین ملکن یہیں  
یا تو یہ سب ایک صفت ہے، ایک رنگ بالکل، اوزن، ذائقہ، شکم وغیرہ کی کوئی صفت  
اپنے اندر نہیں رکھتا، یہ مختلف حواس ان خواص کو خود اپنے لئے پیدا کر لیتے ہیں  
اور یا اوس کے خواصی پیر خود دیں، ان ہیں سے یہ چیز خواص ہم کو اس لئے  
محسوس ہو سکے ہوں کہم اسی قدر حواس رکھتے ہیں، اگر حواس کی تعداد زیادہ ہو

تو خواص اشیاء بھی زیادہ تعداد میں معلوم ہوئے لیکن، ہر خواص مخصوصیت اشیاء دو ذرعن  
شقون میں حواس ہی کے تابع ہیں،

(۲۲) اور اک اشیا میں اشخاص کے اخلاق اور احوال کے باعث تغیرات ہوئے

بچپن میں ہیں بھل معلوم ہوتی تھی، جوانی میں اس سے نفرست ہو گئی جو خدا میں بھوک کے  
وقت نہایت پر لطفت معلوم ہوتی ہے، حالہت پسروی میں کوئی لطفت نہیں، (لطفتیں)،

(۲۳) اور اک اشیا میں اشیا کی اخلاق اور احوال کے باعث تغیرات، محرک

نہیں کرہتے وہ سے اوسا کن نظر آتی ہے، یہ پس کی روشنی اقبال کے سامنے تو یہ  
عمر فری رہتی ہے، امتحنی کو فاصلہ سے دیکھو، چکو، اور حصیر سا جا لوز نظر آیا گا،

(۲۴) کوئی اور اک خالص نہیں ہوتا، اس کی نیزی ایسا لمحہ خیر کی آمیزش

ہوتی ہے، ٹھیلا اواز، کہا دیکی کی نیزی یا دھھاپت، ہر اک ایسا شدت، وخت پر مشروط، اور  
یا اجسام کا ذرعن کہ ہوا میں زیادہ آہن ہے، یا لیکن کم وغیرہ،

(۲۵) اخلاق اور کیمیت، سیکھی کیمیا سے میں اخلاق اور جانہ سے، شراب کا

استعمال اگر حدود کے اندر ہو تو منضر نہیں، بے احتمالی کی حالت میں سکم قاتل ہو،  
ریت کا ہر بھر فرہ مختست، ہر تاسیسی، ایک اس کی ریت کا لودھ نہیں، فرم کو تاسیسی،

(۲۶) اور اک صرف، اشیا کے تعلق، سچ، باائق کا ہو سکتی ہے، نہ کہ اون کی

لماہیت کا،

(۲۷) عادا سنتا ہے ای ای تریتی، الکم در دریج وغیرہ کا اثر ہم جس قوم میں

پیدا ہوتے ہیں، اور جس سو سالی کے درمیان نشووناپاٹے ہیں، اسی کے عقائد و خیالات مذاق و مذاج، اطوار و عادات، غیر شوری طور پر خود بخدا خذکر لیتے ہیں، ایک یہی ہندوؤں کے خیالات پر مبنی ہے ایک پارسی ہندوؤں کے رسم درج کی تصحیح کرتا ہے، ایک یہودی کو ہیسا بیوں کے معتقدات و عادات عجیب سے معلوم ہوتے ہیں، حالانکہ ان سب کی بیوی و اس سے زیادہ کچھ نہیں ہوئی کہ اپنے زندگی سے تعلیم و تربیت، ہی ایسی می ہے، آج جس قوم یا مذہب کی کوئی بات عجیب معلوم ہوئی ہے، اگر شرع سے اوس کی بائیں ماؤں ہر ہیں، تو یہی عادات راست ہو گئی ہوتیں اور زراعی عجیب نہ ملتیں،

مقدرات بالاست ایسی طبق اس تجھ پر سخن ہے کہ ہمارے تمام معلومات و مذکات خپٹی ایک اعیان ایسا اضافی حیثیت رکھتے ہیں، اور تم کسی شے کے مشقی میں پہنچنے کے لئے کوئی واقعی ایجاد نہیں کیا ہے،

”شیر، (یا کیمی) کے سارے نظارات فلسفہ کا سنگ، ہیا و ملکہ تعلیل میں اس کو ایسا بہری حقیقت کی طرح فرض کر لیتے ہیں، کہ دنیا کی تمام ایشاراں قانون عدالت و مکمل سے راست ہیں، اور انسان کو ایسا کام کرو کر کہا ہے، اس کے بعد اسی پرستائی و کیا اس کی تفہیم ایشان عطا ہے، فاکم کو سے ہی ان پر میں اس سے ایک بیان کی تھی، اور اس دروازے کی ایک فاکم کو فاکون اکھلے کیا ہے، اسی سے، (ان دلائل کی) ایجاد، کا اندازہ دیا گی، ہندوؤں

سے ہو گا، ۱۱۔

عقل و معلول کے درمیان، نرمائی حیثیت سے تین ہی رشتے ہونے ممکن ہیں، یا تو دو توں و اتعات بالکل ہمزمان ہوں، یا عقلت ہو تو اور معلول مقدم، اور یا علت مقدم ہو اور معلول مونخر، ان میں سے شق دوم تو بد اہم خالج از بحث ہے، جب علت کے بغیر اور اس کے وقوع کے قابل ہی معلول پناہ جو وفاکم کر سکتا ہے، افظاً تاہر ہے، اسے اوس علت کا معلول اور نیچو کوئی نکر قرار دیا جا سکتا ہے، وہ رہی شق اول سو وہ اس لئے ناقابل تسلیم ہے، کچب دو زون و اتعات کا وقوع بھیک ایک ہی وقت میں ایک ہی ساتھ ہوا، تو یہ کس طرح کہا جا سکتا ہے کہ فلاں شے فلاں سے پیدا ہوئی ہے؟ اور دو زون میں فلاں علت ہے، فلاں معلول، اب صرف شق سوم باقی رہی ہے، اب فرض کیا کہ دو اتعات العلت کو رب ہمارے پیش نظر ہیں، ان میں سے العلت کو علت اور رب کو معلول قرار دیا جاتا ہے، اور یہ دعویٰ کیا جاتا ہے کہ العلت کا وجود رب پر مقدم ہے، لیکن سوال یہ ہے کہ العلت جسی وقت تک تھا موجود اور رب کا وجود نہیں اس وقت تو اسے علت سے موسوم کریں نہیں کہے (اسی کے علت "بلا معلول" کے ایک بے معنی لفظ ہے) لیکن جو ان ہی رب وجود میں اگلی العلت قطعاً پہ کار ہو گی، اوس کی علیت مٹا جاتی رہی، اور اسے علت ایسی میں نہیں قرار دے سکتے، اگر یا ایسا کوئی وقت ہی نہیں آتا، جب العلت کو علت اور بکے متناول قرار دیا جا سکے، پس علیت و معلول کا وجود فلاسفہ ہی کے اصول

منظور کی وجہ سے، یعنی محفوظ صورتوں میں تقابل تسلیم ہے، اور ان تین کے توکوں اور پوچھی شق تصور کی نہیں جاسکتی،

اس کے علاوہ علت اگر تام ہے، تو اس سے معلوم خود بخود پیدا ہو جاتا چاہا، کسی اور شے کی اعانت کی حاجت باقی رہنی ہی نہ چاہئے، حالانکہ فلاسفہ والیں کا اس پر اجماع ہے، کہ علت کے خود ہونے کے لیے جس شے پر وہ عمل کر رہی ہو، اسیں بھی قوتِ فعلہ کا ہونا ضروری ہے،

پھر یہ بھی سوال پیدا ہوتا ہے، کہ ایسا علت کے لئے صرف ایک ہی خاصہ ہوتا ہے، یادہ متعدد خصوصیات رکھتی ہے؟ اگر شق اول صحیح ہے، تو اس کی پیدا ہو جسے کہ اس سے ہر حال میں اور ہر موقع پر یہ نہیں لیکس ان تماج نہیں ظاہر ہوتے؟ مثلاً افتاد کی اگر ایک ہی خصوصیت گری تسلیم کی جائے تو تم دیکھتے ہیں کہ اس کے تماج کے خود میں ہر جگہ اور ہر وقت یہ نہیں دیکھنی پائی جاتی، ابھی آقا ب پیر چیز دن کو جلا دیتا ہے، کبھی اس سے صرف گرفتی کا احساس ہوتا ہے، اور بھی یہ بھی نہیں ملتا، بلکہ صرف اس کی روشنی ہیں جس سے ہوئی ہر وغیرہ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ افتاب کے متعدد خصوصیات ہیں، لیکن اگر تسلیم کر لیا جائے تو چاہئے یہ تھا کہ ان خصوصیات متعدد کا خود ایک ساتھ ایک ہی وقت میں ہوئی رہنی چاہئے یہ تھا، کہ آفتاب پہاڑ پر جانے، اگر یہ سچا نہ اور وشنی پیسلا نہیں کیا کام ساتھ ہی سماں کر سکے ایہ نہ ہو، کہ بھی اس کی ایک قوت کا خود ہو اور وہ سری کا نہ ہو،

اس سے بھی قطعہ نظر کر کے، علی زندگی میں صد ہا صورتیں ایسی بیش آتی ہیں، جہاں  
یہ فیصلہ کرتا و شوارم ہو جاتا ہے کہ دو چیزوں میں علت کرنے ہے اور مطلوب کوں احتمال کیجیے  
انجمن اور انجمن ڈرائیور کو لیجئے ایک طرف پرسب کو سلم ہے کہ انجمن کی حرکت کا باعث  
ڈرائیور ہے، اور اگر ڈرائیور اپنی قوت کو روک دے تو انجمن میں مطلوب حرکت نہیں  
رہ سکتی، لیکن دوسری طرف یہ بھی صریح مشاہدہ ہے کہ خود ڈرائیور کے جسم کو بوجو کت  
ہو رہی ہے، اس کا باعث مخفی انجمن ہے، اور اگر انجمن کی رفتار بند ہو جائے تو ڈرائیور  
کا جسم بھی ساکن ہو جائیگا، ایسی حالت میں یہ فیصلہ کیونکہ کہا جائے کہ ان دونوں میں علت  
علت ہے اور فلاں علول،

یہ چند شالیں کافی ہو گئی، اسی طرح کے سیلوں والاں اور ہیں اجمن کی  
بیانات پر انسیس نے قیل کے سلم و متعارف قانون کا بطلان کیا ہے،

اس سے تقریباً ایک صدی بعد اگر پیاس پیدا ہوا، اوس نے اپنے مشہور پیشہ  
کے دلائل کے قریب ہی قریب فیل کے اصول تھے پر اپنے تشکاں کی بنیاد رکھنے  
(۱) اختلافِ مقایم، یعنی انفاظ بجور و نفر و ہم استعمال کرتے ہیں، اور اسے ایک  
شخص کے ذہن میں چھپنے کو پیدا ہوتا ہے، دوسرے کے ذہن میں جیسے وہی ٹھوٹ  
ہمیں پیدا ہوتا، اس بنا پر حقائق کی تعلیم، تلقین و تبیین کا انجام ہی یہی سود ہے،  
(۲) سلسہِ عمل کا نامناہی ہونا، کسی شے کی اصل ماہیت اور وقت دریافت  
ہو سکتی ہے، جبکہ ہم اوس کی آخری حالت دریافت کر لیں، اور ایسا ہونا بد اہتمام

ناممکن ہے، ہم جس شے کو کسی واقعہ کی صلت کہتے ہیں، وہ خود کسی دوسرے واقعہ کی معلوم ہوتی ہے، اور یہ سلسلہ ایغیرہ انسانی پر بڑھتا اور پھیلتا چلا جاتا ہے، (۲۷) عقول و ادراکات بشری کا اضافا ہونا، ہم اشیاء، کو صرف ادن کے باہمی تعلقات اور مظاہر کے ذریعہ سے جان سکتے ہیں، اول کی ماہیت اصلی کی دریافت کا کوئی ذریعہ ہمارے پاس نہیں،

(۲۸) مقدمات کا ستائیج پر شروع ہونا، جن مقدمات کو ہم مسلم رکھ کر کسی نتیج پر پہنچتے ہیں، خود کر کے دیکھا جائے تو معلوم ہو گا کہ وہ خود اس نتیج کی صحت پر بنی و شروع ہوئے ہیں، مثلاً انسان کے صاحب عقل ہونے کے ثبوت ہیں یہ کہا جاتا ہے کہ وہ صاحب نطق ہے، حالانکہ نطق خود عقل و فہم کا نتیجہ ہے نہ کہ عقل و فہم کی صلت،

(۲۹) اولیات کا بے دلیل ہونا، جن چند قضایا سے اولیہ کی بنیاد پر ہم اپنے سارے فلسفے کی عمارت کا نظام کھڑا کرتے ہیں، وہ خود تھیج ہوئے ہوئے ہیں، اور خود اس پر کوئی دلیل قائم نہیں کہ اپنی بلاد دلیل تسلیم کر دیا جائے، اس پر جزو دکاں سے چھوٹا ہونا، اجتماع نفیضین کا محل ہونا، وغیرہ اس قسم کے علوم متعارفہ، بجا سے خود دعویٰ ہیں، دیسی سی محتاج و ملی، یعنی وہ مسائل جو اولن پر بنی و تصریح ہیں، متشکل ہیں، قدم کا آخری سردار سکیٹس اپنے کیس ہوا ہے، یہ پوزت خود کچھ ایسا بخوبی افکر نہ تھا، اللہ قدر، جو کچھ تھا یہ بخوبی تھے اسے اوس نے بڑے آئے تاب کی ساتھ ایک، پہنچنے کے سامنے پیش کر دیا، اس کے لذتھ کا خلاصہ مختصر اس

میں یون بیان کیا جا سکتا ہے،

خواہ این اشیا اکا علم ہونے کے لئے یہ ضرور ہے کہ پہلے حقیقت شناسی کا کوئی میہار مقرر کر لیا جائے، لیکن خود اس میہار کی صحت کا کیا میہار ہو گا؟ اس سے مگر پہلکر یہ کہ نفس یہی مسئلہ کیونکر طے شدہ تھی یا گیا، اسی کہ انسان کے لئے اور اک حقیقت مکن ہے، اُخرا اس کا فیصلہ کس نے کیا ہے، کسی ایک شخص نے یا دنیا کے تمام اشخاص نے؟ اگر ایک شخص نے تودہ کوں تھا، اور اسی پر قرآن نہیاب کیون پڑا؟ اُمر ساری دنیا نے، تو تمام افراد کی راستے کس طرح لے جائیں؟ پھر اگر بطور فرض مان جی لیا جائے کہ انسان کے لئے اور اک حقیقت مکن ہے، تو سوال یہ ہو کہ اوس کے کن قوی کے ذریعہ سے جیسا حواس کے ذریعہ سے؟ لیکن حواس توہہ شخص کے دوسرے سے مختلف ہوتے ہیں، بلکہ خود ایک ہی فرد کے حواس یعنی زبانہ کے ساتھ متغیر ہو ستے ہیں، اور اس کے علاوہ حواس سے جو علم ہو سکتا ہے اور محسوسات کا ہو گا اور انہا ایکہ ماہیت اشیا اور ان سے جدا گا اُنکا ذمیک پھر ہے، پھر کیا عقل کی طاقت سے؟ لیکن عقل تو ایک باطنی وغیرہ ادی قوت ہے، یہ عالم خارجی و مادی پر کیونکر جاوے ہو سکتی ہے، ان سوالات سے اور اک ماہیت اشیا کا دعویٰ ہر طرح منکوں کو مجرح ہو جاتا ہے،

رواقین کے بیان ایک خاص مسئلہ یہ تھا کہ عظاہ طبعی کا وجد بیجا نے خود اس امر کی ایک نہ بردست دلیل ہے کہ ان کے عقاب میں اشیا کی حقیقت پہنچاں ہو،

وہ کہتے تھے، کہ علامات دو طرح کے ہوتے ہیں، ایک وہ علامات ہو دوسرے میں مظاہر طبعی کے ساتھ دوسرے میں، اور اپنی موجودگی سے صرف اون کی یاد دلانے ہیں ہٹلے، اگ کی علامات دھوکا، یا درد کی علامت برق وغیرہ دوسرے قسم کے علامات اس کے مقابل ایسے بھی ہوتے ہیں، جو کسی گذشتہ بخوبی کی یاد دہانی نہیں کرتے، بلکہ کسی چدید وجود کی طرف اشارہ کرتے ہیں، مثلاً عام مظاہر طبعی، کہ خود اون کی تجویں اس امر کی دلیل ہے، کہ اون کے عقب میں حفاظتی اشیا رپو شیدہ ہیں، یہ رواقیہ کا عقیدہ تھا، اس پر سکیٹس جوڑ کرتا ہے، کہ کیا درحقیقت اس آخر الذکر نویست کے علامات کا وجود ہے ہمیں؟ رواقیین کہتے ہیں کہ یہ علامات ظاہری، حفاظتی عملی کے وجود پر دلالت کرتے ہیں، لیکن تاؤ تینکہ ہم کسی شے سے فی نفسہ واقع نہ ہو لیں، کیونکہ بتائے ہیں کہ فلان شے اس کی علامت ہے، اور دلیل کی شناخت تو خود ہی مدلول سے دلتی کی منازم ہے، اور تصویر کی صحت کا دعویٰ جب ہمیں کیا جا سکتا ہے، جب صورت سے واقعیت ہوئے، پس جب علامات میں یہ صلاحیت ہمیں نہیں، اکہ وجود اشیا کی دلیل رکھیں تو علامات یا مظاہر طبعی کی بنی پر حفاظتی اشیا کے وجود کا نتیجہ نہ کان کی طرح درست ہو گا،

مظفیین، تحریک پر بہت زور دیتے ہیں، سکلٹس کہتا ہے کہ یہ مشغایلی نہیں اس سے جس شے کی تحریک نہ مقصود ہے، وہ دو حال سے خالی نہیں، یا وہ این طور ہے، اور یا نامعلوم، اگر مععلوم ہے، تو اس کی تحریک کا بے سرہ ہونا تھا ہر سبے، ہاتھی اگر تا ستم ہے

تو ہی تعریف ہمارے لئے کس حیثیت سے سو و مند ہو سکتی ہے؟ اندر سے کے سامنے روشنی  
بہرے کے سامنے آواز اگر ننگے کے سامنے گویا ہی کی تعریف کرنے ہی جاسو دنائے پیش کیا جائے  
کیا اون کے علم میں ان سے ذرہ برا بھی اضافہ ہوگا؟  
سکیشن کی زندگی کے ساتھ ہی یونانی تملک کا بھی خالہ ہو گیا، فنسفہ اور لطفہ  
دولون کا آنکاب اپنے لفظتہ انہار پر پھکڑ جعلنے لگا، یونان درود و نون سے حرمت  
نکری کی روح سلب ہو گئی، ابھیاد عقلي کی ذات یا تی نری، اور عالم علوم میں بھروسہ  
سکون ہام ہو گیا، تجھے یہ ہوا کہ اب جو لوگ عکارو فلامنڈ کے لقب سے مشہور تھے، وہ  
بھی سراسر تقید و جہود کی بندش میں گرفتار اور طرح طرح کی وہم پرستیوں میں بند  
تھے، تملکلین اب بھی سر سے سے بندوں ہندن ہوئے اون کی ایک اچھی خاصی تعداد  
برا برا سیدا ہوتی رہی، لیکن اب وہ جو کچھ کہتے تھے وہ صرف قدمار کی صدر اے بازگشت  
ہوتی تھی، اگر پیدا مانیں، پھر ان ساختہ، مل و امیر گلینیوں، ہر نہاک، ہویٹ، وغیرہ  
ایسے معدود اشخاص بے شکر ہر زمانے میں پیدا ہونے تھے جن کے سوابخ و عقائد کی  
تفصیل سے تایخ تملک کے صفات بآسانی پر کئے جا سکتے ہیں، لیکن نلسونیانہ کلچری  
واجھناو نکری کے سماڑتے ان لوگوں سے نکوئی قابل ذکر تفصیل پھوٹی، اور نہ  
ان کے معقدات کا فلسفہ کی تایخ پر کوئی قابل ساخت اثر پڑا، اور ہام پر تی نام ہے افراط  
حشیدت کا، وہ جب دماغ یعنی جاگریں ہونے لگتی ہے، اور تقید و تملک جو نام ہے  
تفریط عقیدت کا اس کے لئے پیشہ رہی سے جگہ خالی کر دیتی ہے، تیسرا صدری عیسوی

سے لیکر سو ہوئیں، ستر ہوئیں صدی تک یورپ عقلی حیثیت سے ہر اب تک پہنچتی رہیں کا  
درکن بنا رہا، اور اس طویل مدت میں فلسفہ تکلیف مخفی ایک قالب بے روح ہو کر رہا  
اٹھا رہا ہوئی صدی میں ڈیوڈ ہیوم نے اس قالب مروہ میں از سر فور وسح پھر کی  
جس طرح یونان میں پر ہواں وقت عالم و جو دیں آیا تھا جب سارا ملک افلاطون  
واز طفو دیو جانش و اقیمہ دیس زندگی ایکوس کے نظریات تن قص کا تاثرا گاہ بنا  
ہوا تھا، اسی طرح یورپ میں ہیوم کا تکلیف اسی وقت پہنچا جب فلسفہ و مابعدالطبیعتی  
کی ساری فضایاں و دیکھا رہا، باس دلک، ایڈبڑا اپنے توڑے کے نظریات کی  
گھٹ میں پھاٹکی قیم، قدر اسکیں کی طرح ہیوم کی تصانیف آج تا پیدا نہیں، اور نہ اگے  
اپنے خالات کی شرح کے لئے اغفار کی ترجیحی کی حاجت ہے، اسے اس کے نظریات  
کی تکمیل کی قدر تفصیل کے ساتھ درج کی جاتی ہے۔

ذین انسانی جن معلومات کے مجموعے سے عمارت ہے اور نوعی حیثیت سے  
وہ عنوایات کے ماتحت رکھے جاسکتے ہیں، ایک محسوسات یعنی ہمارے وہ بسیط  
کیفیات ذہنی جو ہمارے ہواں ظاہری و چیزیات کے پر اور است محلول یا تکرم  
ہوں ان شائستا، دیکھنا، سوچنا، چلنا، پھرنا اجتنب کرنا وغیرہ، وہ سرے تصویرات یعنی وہ  
کیفیات ذہنی جو بسیط طالعت میں نہیں ہوتے، بلکہ محسوسات سے مرکب و ماخوذ ہوتے  
ہیں، وہ مانع کی قوت معمورہ بٹاہر غیر محدود و معلوم ہوتی ہے، اور بیک تصویریہ خیال ہوتا ہے  
کہ انسان جو کچھ چاہے تصویر کر سکتا ہے، لیکن دراصل تصویرات محسوسات سے مبتدا

و مخدود ہوتے ہیں اور پڑے سے بڑے صاحبِ نکلو تصوراں انسان کے بس میں بھی اس سے زاید کچھ نہیں کہ اپنے محسوسات ہی میں رو دو بدل، حذف و اضافہ، ترجمہ و تفسیح کر کے کوئی تصویر قائم کر لے جو بطنہ ہر پہلے سے نامعلوم ہو گا۔ لیکن جیقہ سر سے سے کوئی نہ تصویر حاصل کرتا ذہن انسانی کی دسترس سے بالکل باہر ہے، چنانچہ وہ تصویرات جو محسوسات سے نہایت بعد اور بالکل غیر متعلق معلوم ہوتے ہیں، خور کیا جائے تو وہ بھی محسوسات ہی سے ماخوذ ہونگے، مثلًاً حدا کا تصویر جو ہم نے قائم کیا ہے تحلیل کرنے سے معلوم ہوتا ہے اکا اس میں ہم اپنی ہی ذات کا عکس، علم حکمت، رحمت، قدرت وغیرہ کمالات کا خیر مخدود اضافہ کر کے دیکھتے ہیں، اسی لئے ہر شخص کا خیالی خدا و دسر سے مخالف ہوتا ہے، اس سے بھی طریکہ ثبوت یہ ہے اک جن چیزوں کے متعلق ہمارے دماغ میں محسوسات نہیں ہوتے ان کے باہر سے میں ہم کوئی تصویر بھی قائم نہیں کر سکتے، مثلًاً اندھے کے ذہن میں روشنی کے متعلق اور ہر سے کے ذہن میں اواز کے متعلق کوئی بھی تصویر نہیں پیدا ہوتے،

ان تصویرات کی صرف یہی خصوصیت نہیں ہوتی، بلکہ محسوسات سے ماخوذ ہوتے ہیں، بلکہ اپنی نکلوں میں ایک خاص ترتیب کے بھی پابند ہوتے ہیں ایسی ہر تصویر ایک سلسلہ کی مختلف کڑیوں کی طرح کسی دسر سے تصویر سے وابستہ و نشان ہوتا ہے، یہ ترتیب دو ایگی ذیل کے قوانینِ اللہ کے مابین ہوتی ہے۔

لہ اس سلسلہ کی مزید تفصیل راجو ہذا کے رسالہ "فلسفہ جذبات" (طبع ثالث ۱۹۳۴ء) کے باب ۲ میں ملے گی،

(الف) قانون مخالفت، ہر تصور اپنے ماثل تصور سے وابستہ ہوتا ہے،  
 (ب) قانون مقارنہ، جو تصور است، زانی یا مکانی جیشیت سے، ایک و مسرے  
 کے مقارنہ مقصل ہوتے ہیں اول میں باہم دلگشی پیدا ہو جاتی ہے،  
 (ج) قانون تعلیل،

سوال یہ ہے کہ اس قوانین خصوصاً قانون تعلیل کا علم میں بلا خواس ظاہری  
 کی وساطت کے محض جیلیتہ ہو جاتا ہے یا مثال دوسرے تصورات کے تصور ہی محسوس  
 کی سے ماخوذ ہوتا ہے؟ فلا منکرو اسق اول اختیار کرتے ہیں لیکن کیا یہ صحیح ہے؟  
 کیا ایسا ہونا کسی حالت میں بھی ممکن ہے؟ ہم ایک گینہ پر جب چوگان کی ضرب لائیں  
 میں تو وہ تیزی کے ساتھ حرکت کرنے لگتا ہے ایک علم ہم کو جو تجربہ ہی کی مرد سے حاصل  
 ہوا اس کا تجربہ خواس کی وساطت سے کرتے ہیں کبھی اس تجربہ پر بخی کے کچھ کا  
 کی ضرب اگر کوئی حرکت کی عدالت ہے انہا محض چوگان اور گینہ کی ساختوں پر غور  
 کرتے گوئے اپنی ساری عمر میں لگا رہتے اس سے ظاہر ہے کہ قانون تعلیل کا تصور  
 بھی دوسرے تصورات کی طرح محض محسوسات ہی کی وساطت سے پیدا ہوتا ہے اور  
 اور اگر ہم بالفرض کائنات کی کسی ٹیکھی تجربہ نہ کروں تو عدالت محلوں کا تصور  
 ہمارے ذہن میں پیدا ہی نہ ہو،

اس کے بعد دوسرا اہم سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ نیتیت تعلیل کا تصور کی محسوسات  
 سے ماخوذ ہے؟ اس سلسلہ میں سب سے پہلی بات یہ ہے کہ جس شے کو تم قوت، با

عدت یا سبب کہتے ہیں وہ بذات خود ہواں ظاہری سے محسوس کرنے کی چیز مطلق ہنین  
جو کچھ ہم اپنے ہواں سے دیکھتے ہیں وہ اس قدر اور صرف اس قدر ہے کہ فلاں شے فلاں  
کے بعد ہی وقوع میں آئی، لیکن اس کا ہواں کو کون شے اس کے وقوع کا باعث  
ہوئی، ہمارے ہواں سے ہمیشہ مجبول ہی رہتے والا ہے، یہ یہ شہد ہم اپنی تمام زندگی میں پائے  
ہیں، اکبر کے سالہ سرداری اور آگ کے سالہ گری آئیں پائی جاتی ہے، لیکن اس مسلم  
کا حل کہ ان دونوں چیزوں میں یہ لزوم کیون ہے، ہمارے تجربہ حسی و تجربہ عقلي دونوں  
کی دسزس سے باہر ہے، لیکن یہ پہلے طے ہو چکا ہے، کہ کوئی تصور ہمارے ذہن میں پیدا  
ہی نہیں ہو سکتا تاوقتیکر وہ ہواں ظاہری یا باطنی سے مانوذہ ہو پس تو کیا ہیں یہ  
تسلیم کرنا چاہیے کہ تعییل کا یہ تصور، جو ہر دشوق مذکورہ میں سے کسی کے ماتحت ہنین  
آتا، سرے سے ہمارے ذہن میں پیدا ہی نہیں ہوتا، مگر اس کے وجود سے انکار کرنا امکان  
باطن اور اپنے شعور کے ایک بدیہی فتوی کی تروید کرنا ہے،

غرض یہ ایک نہایت ہی عامض و پیچیدہ سوال ہے اور دونوں سے نکلنے کا کوئی  
راستہ ظاہر نظر نہیں آتا، لیکن درحقیقت اس تدریالوں کی کوئی وجہ نہیں، اس کے حل کا  
ایک طریقہ ابھی باقی ہے، وہ یہ ہے کہ قانون تھوڑے دردیجا ہے، اس احوال کی تفصیل  
یہ ہے، کہ ہم جس کسی واقعہ کے مخلوک کے وقوع کے متعلق رہتے ہیں، ہواں نو تھے کی نیادیت  
صرف عادت پر ہوتی ہے، غرض کیا کہ اس وقت ہمارے سامنے ایک نیا واقعہ میں کیا  
گیا ہے، تو مجرد اس پر نظر کرتے رہنے سے بڑے سے بڑا حکم یا بڑے سے بڑا ادیکن تھا

لہی یہ نہیں بہا سکتا کہ اس کے کیا کیا ماحلوں ہوں گے تا تو تینگ علامات سے اوس کے کسی محلہ کے درجے کا تجربہ نہ ہو جیکا ہے، اب اگر وہ واقعہ بار بار ہمارے سامنے پہنچ آتا ہے اور اس کے متعاقب و متوالی کوئی دوسرا نہیں واقعہ بھی ہمیشہ ظاہر ہوتا رہے تو کچھ عرصہ کے بعد ہمارے فہم کو یقین کا ہل ہو جاتا ہے کہ اول الذکر کے درجے کے بعد آخر الذکر ہی قطعاً درج ہو گا، اگلے پارٹ جب شروع شروع بچے کے سامنے پہنچ کی جاتی ہے تو وہ بالکل یہاں نہیں کر سکتا کہ ان کے چھوٹے سے گھری یا سردی محسوس ہوئی گمراہی پر کو جب اس کا متعدد بار تجربہ ہو لیتا رہے اک آگ کے چھوٹے کے بعد ہی گرمی اور برف کے چھوٹے کے بعد ہی سردی محسوس ہوئی، تو اس کا ذہن اس تجربہ پر پہنچ جاتا ہے کہ اگلے پارٹ گرمی و سردی کی ملت ہیں، یا بالفاظ دیگر جب اول الذکر اشیا کا وہ جو ہو گا اتو ان کے متعاقب آخر الذکر کی نیات بھی لازمی طور پر پیدا ہونگے اور راضیں کو وہ ان علیں کے حوالہ سے موسوم کرنے لگتا ہے پس تصور علیت کا اصلی مأخذ حواس ظاہری یا باطنی کا کوئی بغیر نہیں، بلکہ صرف وہ عادت ہے جو نویں ایشاد کے مقدار و پیغم تجربات کے بعد ذہن میں راسخ ہو جاتی ہے،

یہاں تک جو کچھ لفظوں ہوئی اس کے حاصل کو مقدمات ذیل کی شکل میں رکھ سکتے ہیں،

(۱) ہر تصور کے لئے لازمی ہے، کہ اس کا مأخذ حواس ظاہری یا باطنی کا کوئی

تجربہ ہو، اور تجربہ جسی کے بغیر کوئی تصور پیدا ہی نہیں ہو سکتا،

(۱۷) اجسام و اذہان کے سارے وائرے میں کسی ایک بخوبی کی بھی نشان نہیں بلکہ جسکا  
نہ سبست تعلیل کا تصور پیدا ہوتا ہو،

(۱۸) تو اسی اشیا کے معتقد و پیغم تجربات کے بعد ذہن ایک واقعہ کے بعد و ویرے کے  
وقوع کا خود بخوبی متوافق رہنے لگتا ہے،

(۱۹) اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ عدالت و محاصل بہنے کی خصوصیت کسی شے نے  
نی فہمیہ موجود نہیں بلکہ یہ مخصوص ہماری ذہنی عادت کا اثر ہے اجنبی مختلف اشیا میں شرط تعلیل کے  
تصور پر ایک بخوبی کرتا ہے،

تصور تعلیل کی یہ تحلیل ہیوم کے نظام تسلیک کا سبب بنا یاد ہے جب یہ شاہست  
ہو گیا کہ عدالت و محاصل کا لزوم اشیا کے اعتضاد طبعی کا نہیں بلکہ مخصوص ہماری عادت  
و ذہنی کا نتیجہ ہے تو ظاہر ہر سے کہ تم کا سات کی جن دیگر وہ کوئی عدالت و محاصل قرار دیتے  
یہیں وہ حقیقت نفس الامر کی بنا پر نہیں بلکہ مخصوص اپنے تھوڑہ ذہنی کی بنا پر قرار دیتے  
یہیں اور اوس کے تسلیم کر لینے کے بعد مستقیمین کے سارے نظام فلسفی کی بنا دین مترالی  
ہو جاتی ہیں،

ہیوم گو معقدات میں پر ہو کی طرح تسلیک مخصوص ہیں لیکن اعمال میں بخلاف  
پر ہو کے تسلیک مخصوص کا قائل نہ تھا، نظری حیثیت سے اوس کی تعلیم یہ تھی کہ انسان کے  
پاس حقیقت شناگی کا کوئی سیما نہیں اور اس لئے ہر مسئلہ کے نفعی و اثبات دونوں  
پر مساوی قوت کے ساتھ وسائل قائم کے بنا سکتے ہیں لیکن علی حیثیت سے وہ خوب

بھتھا تھا، کہ اوس کی تعلیم فطرت بشری کے کس قدر خلاف واقع ہوئی ہے اور اس کی مطابقت میں عمل درآمد کرنا کس درجہ و شوار بکارے محال ہے، اس بنابر وہ اس کا قائل ہوا ہے، کہ احتماد و عمل کے دریمان مطابقت نہ صرف غیر ضروری ہے بلکہ فطرت بشری کی جو ترکیب واقع ہوئی ہے، اوس کے سچا طریق سے یہ غیر ممکن ہے کہ انسان تسلیک دار تیاب کے عقائد کے ماتحت دنیا میں ایک ساعت بھی گزار سکے، اس نہیں کہ اوس نے اپنی تصانیف میں بار بار جس طرح ظاہر کیا ہے، اس کا نمونہ و کھانے کیا ہے یہاں چند اقتضیات درج کئے جاتے ہیں، ایک جگہ پسی عقیدہ تسلیک کو تفصیل سے بیان کر کے خاتمہ پر لکھتا ہے:-

”اگر اس موقع پر بھی سے دریافت کیا جائے، کہ آیا میں دل سے اس امداد کی صحت کو تسلیم کرتا ہوں، جس کے ثبوت میں اس قدر زور دے رہا ہوں اور اور آیا میں وحیتیقت ان تسلیکین میں سے ہوں جو اس امر کے قائل ہیں کہ دنیا میں ہر شے شبست ہے، اور ہماری عقل کی معاملہ میں حق باطل کی حد تک بھی دریافت نہیں کر سکتی، تو میرا بھاپ یہ ہے کہ یہ سوال صورت سے بے معنی ہے، اور یہ کہ میں اور ترکی دوسرے شخص نے کبھی بھی اس عقیدہ کو عرض کیا دل سے یقین کیا ہے فطرت نے ایک قطعی و ناقابل تردید قوت کے ساتھ ہمارے لئے راستہ فائدہ کرنا دیسا ہی لازمی قرار دے دیا ہے، جیسا کہ سانچ لینا یا ارشیا رخباری کو خسوس کرنا اور جس طرح ہم حالت پیدا رہیں اس پر بھجو رہیں، کہ دماغ سے کام لیتے ہیں، اور اقت-

کی رہنی میں اپنی آنکھوں کے گرد پیش کی ایشاد کو دیکھیں، بالکل اسی طرح ہیں اسی  
بھی چارہ نہیں کہ تم مختلف واقعات کو اپنے گذشتہ محسوسات سے اونکے عادی  
تلقیات کے تناسب درج ہیں میں رکھیں، پس جو شخص تسلیک مطلق کی تزوید  
کرتا ہے اور ہواست لڑتا ہے اور اپنے دلائل و براہیں کے ذریعہ سے ایک ایسی  
قدت تسلیم کرتا ہے جو خود نظرت نے پیش کر رہی سے ہمارے نفس میں ودیعت کر  
رکھی ہے اور جس سے ہم گریز کر رہی ہیں سکتے،  
پھر دور آگے چل کر کھاتا ہے۔

”پس اسی طرح تسلیک با وجود اس ملک کے کروہ اپنے عقائد کو دلائل سے  
ہیں ثابت کر سکتا، پھر ہی یقین و استدلال سے کام لئے ہی جاتا ہے، اور اسی طرح  
دو ماہ کے وجود کو ناگزیر یا نہ تسلیم کرتا ہے“ اور وہ اس کے ثبوت میں اپنے فلسفے سے  
کوئی دلیل نہیں لاسکتا ہے، فطرت نے یہ شے ہمارے پسند و اختاب کے بین  
رکھی ہی نہیں ہے، بلکہ یہ معاملہ اس درجہ ام تھا کہ اوس نے اسے ہمارے ششیروں ایں  
و نظریات کے اعتماد و مطلقاً نہیں چھوڑا ہے، ہم اس سوال پر یہاں شہم و خور کر کتے  
ہیں، کہ وجود مادہ پر ہم کو اسرا ب کی بنا پر یقین رکھتے ہیں؟ لیکن یہ دریافت کرنا  
کہ مادہ کا وجود ہے یا نہیں؟ سراسر عربت ہے کہ یہ نکاہ پر مکار یا ساہنے جس کی محنت  
ہیں تاکہ اسی لالات میں لالا گار فرش کرنا ہوتی ہے“  
ایک اور موقع پر تسلیک کو مرض اور عدم الاستفادة کو اور کام علایج قرار دیکھ نظرت

بُشري کي مفروريون کا خاکر کا ان الفاظ میں گھنٹا ہے ۔

”عقل و حواس میں متعاق بیٹھاک داریا ب ایک مریض ہے جس سو شفائے کا مل کبھی حاصل نہیں ہو سکتی اور جو سر بھظا ہم پر طاری ہو تو اس پر گھنٹا ہم اُسے کتنا ہی درکھنہ اور یہ نہیں اوقات بظاہر اس کے پیچے سے بالکل آزاد حکوم ہونے ہیں، حواس و عقل کی صحبت کو کسی دلیل سے ثابت کرنا ناممکن ہے اور جوں جوں ہم اوس کی زیادہ سعی کرتے ہیں انہی زیادہ سور و اعتراف بناتے ہیں، یہ بیٹھاک داریا ب کو زکران سائل پر خود رخواں ہی کا تجھ ہے اس لئے مبتدا زیادہ ہم اون کی تردید یا تائید نہیں اور کہتے جاتے ہیں، اسی قدر اس میں اضافہ ہوتا جاتا ہے، اس مریض کا واحد علاج ان سائل کی طرف سے بے توہی و بے القابی ہے ایجھے اس علاج پر پورا اعتماد ہے، اور اس بنایہ میں اسے بطور علم متعارفہ کے سلسلہ کے لینا ہو رکھ لے اس وقت ناظر میں کی خواہ کچھ ہی رہے ہو، مگر ایک گھنٹہ کے بعد انہیں قطعاً پر یقینی حاصل ہو جائے گا کہ عالم خارجی و باطنی دونوں کا وجود ہے“

تصویحات بالا سے ناظرین کو معلوم ہو گیا ہو گا کہ ہیوم کس حد تک قدر از کا مقلد تھا، اور کس حد تک اون کا نیالفت، وہ یہاں تک قدما سے مشکلین کا بالکل ہم زبان تھا، کہ عقل انسانی کے پاس حقیقت شنا سی کا کوئی میہار نہیں، لیکن قدما سے یہ تان ان اسی سے بھر نیجہ دینا سے بے تعلقی اور علی بے حصی کا نکالے تھا

ہیوم اوس سے شفقت نہ تھا، وہ کہتا تھا، کہ گوہماری عقل کو حقائق ایسا کا اور کہ نہیں ہو سکتا، لیکن اضافیات کا تو کامل علم حاصل ہو جاتا ہے، پس ہیں اس پر تابع ہو کر اپنی پوری توجہ اسی پر صرف کرنا چاہتے، قانون تعلیم کی نیاد پر شہر صرف ہماری ایک عادت ذہنی یہ ہے، ایسا کے اقتضاء طبعی پر نہیں، لیکن اس سے اوس قانون کے وجود پر کوئی اثر نہیں پڑتا، وہ جو لوگ کا لوگ قائم ہے، اور ہم مجھوں ہیں، کلمی زندگی میں اوس کی اہمیت کو بدستور طحی کر دیں،

ہیوم کے بعد جنہیں میں کینٹ نے قلشنٹنگ کی جانشینی انتقادیت کا حصہ جس مبنی آنکھی سے پیدا نکا، اور گذشتہ صدی میں انگلستان میں اپنے سارے مکمل نے "لا اوریت" کی جس سرگرمی سے منادی کی، اوس کی تفصیل ایک مستقل ملکہ مضمون کی تھی اسی سے ہے،

لئے ہیوم کی سوانحی سے اس واقعہ کا ذکر خالی از پیغمبر ہو گا، اپنی والدہ کے انتقال کے بعد جب اس کی مدد سے یاد رکھنے کی اور اوس کے دوست مشرب والی سے اوس پر ایک گوئہ اپنامہ حیرت کی تو ہیوم سے اور اس کے چوایاب میں اوس کو لکھا کر گویندے نظریات کو علیٰ فلسفی و بنائی اپنی کے لئے پیش کرتا ہو رہا، لیکن یہن دیگر حوالات میں عام افوار سے ہمدان مختلف خیالات و جذبات نہیں رکھتا، لئے لا اوریت AGNOSTICISM

## باب ۲

## حس

(۱) میں کہہ میں بیٹھا ہو لار سال انہا کی تحریر میں انہا ک کے ساتھ مشغول ہوں  
کہ دفعہ ایک دوست معطر بہاس پہنچ آئتے آہستہ کہہ میں داخل ہوتے ہیں، صرف  
خوشبو محروس ہوتی ہے، لیکن یہ تپہ نہیں ہوتا کہ کس شے کی ہے، اور کہاں سے آرہی ہے  
یہ بخوبی خوشبو کا احساس، جس کی ایک مثال ہے،

(۲) آپ کمرے کے دروازے بند کئے مور ہے میں، کہ کوئی شخص باہر سے کوڑا  
کھلکھلاتا ہے، آپ کی آنکھوں پر کھل جاتی ہے، لیکن اس طبق یہ تجھیں نہیں آتا، کہ کس نے اور کیونکر  
جگدا یا، بعض ایک شور کا ساس اڑا، یہ بھی جس کی مثال ہوئی،

(۳) ہم ایک جا دیمان مقرر کی تقریب میں مہر تن گوش میں، ایک کیڑا  
ہمارے پانچ پر نیلنے لگتا ہے، میں اپنے ہاتھ کی جلد پر ایک ناگوار کینیت محسوس ہوتی ہے،  
لیکن کچھ صاف نہیں ہوتا، کہ کس شے سے یا کس طریقہ پر یہ ناگواری پیدا  
ہو رہی ہے، اس مطلق ناگواری کا احساس بھی جس کی ایک  
صورت ہوئی،

ان شالوں سے واضح ہو گیا ہو گا جس شعور کی بسیط ترین گیفیت کا نام ہو جس کا  
مزید تخلیل ممکن نہیں، اور جس میں کسی قسم کی تیض و تیین نہیں ہوتی، اور اسکا اور جس میں یہی  
فرق ہے کہ اور اسکا ممکن اشخاص ہوتا ہے اور جس میں تیین و تیض نہیں ہوتا، اور جب تک  
شخص آواز کی گیفیت سے ہمارے شعور میں آتی ہے اس ہے اور جب اس قسم کی تیضات  
پیدا ہو گئے، کہ آواز فلان شے کی ہے، فلان سخت سے آتی ہے، اتنے فاصلے سے آتی ہے تو  
وہی آواز ایک اور اسکا بنجاتی ہے، وہ سرے لفظوں میں جس نام ہے غیر تیین و غیر شخص  
بیم اور اس کا،

یہ معلوم ہو چکا ہو کہ نفس کی بالکل استادی حالت انفعا لی ہوتی ہے، خالیج کی تاثیر  
کے کچھ نقوش نفس پر مردم ہوتے ہیں، اور معا جو گیفیت شوری پیدا ہوتی ہے، اس کا نام  
حس ہے، نفس اگر اپنی گیفیت سے اس میں کچھ ترمیم و تاییت، حذف و اضافہ کرنے کا کار  
وہ اور اسکا ہو جائیگا، لیکن جب تک وہ گیفیت تما متر انفعا لی ہے، یعنی خارجی تاییت  
سے بغیر گیفیت نفس کی وساطت کے شعور میں از خود پیدا ہو گئی ہے، اس پر جس کا  
اطلاق ہو گا،

لیکن اس تاییت کے ساتھ جس کا وجود عمل ممکن نہیں، عمل لگیا ہمارے تھر پین  
کوئی ایسی آواز آسکتی ہے، جو نہ بلند ہو نہ پست، نہ تاگوار ہونہ خوش گوار نہ قریب سے  
آتی ہو نہ فاصلے سے؟ کوئی ایسا ناظرہ ممکن ہے، جو رکان و زمان کے تمام تیوڑے کے سیئے  
لے لے کی تفصیل کے لئے ملاحظہ ہو، قدرتی جذبات، طبع ثالث باب اسٹ، نیز صفحہ ۱۰۱ ص ۱۲۲۰، ۱۲۲۶

آزاد ہر ہی

اس کا جواب ہر شخص اپنے تجربہ سے فہم میں دیکھا اور یہی جواب صحیح ہے، عملہا ہمارے  
شورین حقیقیات پیدا ہوتی ہیں، اون میں کوئی بھی بالکل خالص اور بلا امیری  
نہیں ہوتی، اہر کیفیت و سری کیفیات کے ساتھ کچھ نہ کچھ ترکیب، آمیزش، امتزاج، ضرور  
کرتی ہے، اس بناء پر علی زندگی میں حس کا احس کے لئے غیر ممکن وغیر شخص ہونا لازمی ہو جو  
میں آنکھن نہیں،

لیکن جسم یہ ہے تو فہیمات میں اس پر بحث کیون کی جاتی ہے؟ اس کے جواب  
کے لئے ہمیں علوم کے دیگر اصناف پر نظر کرنا چاہتے ہیں، علم مہندسی کی سریغکار عمارت کا  
سنگ پیاو، نقطہ ہے، حالانکہ خارج میں نقطہ کا وجود ناممکن ہے، ریاضی کی ساری  
کائنات "عدد" ہے، لیکن شخص "عدد" کا دینا میں کہیں وجود نہیں، ایسا افراد  
ہوتی ہیں، موجودات ایک، یادو، یا ہزار ہوتی ہیں، لیکن ایسا سے علیحدہ کر کے،  
بجا سے خود ایک یادو یا ہزار کا وجود نہیں ہی نہیں، طبیعت کیمیا میں سب سے اہم  
اسی ذات کا رابطہ کی ہوتی ہے، لیکن ان کا وجود کا امتزاج وغیر شخص ہے، خارج میں ان کا  
نشان نہیں،

اس سے معلوم یہ ہوا کہ ہر علم کچھ ایسی چیز ہے، کو جن کا وجود واقعی نہیں ہوتا اور  
ضرور کر لیتا ہے، اک سولت قیم پیدا ہونا طاہر ہے کہ مرکبات کے مقابله میں مفردات  
زیادہ آسان و قریب انہم ہوتے ہیں، مسائل بھی ہب بالکل مفردات کی شکل میں

پیش کیے جاتے ہیں، تو علم کے انفیا طبقہ میں بڑی آسانی پیدا ہو جاتی ہے، بلکہ الگ مفراداً کا وجود نہ تسلیم کیا جائے اور غالباً گوئی علم منضبط و مدون ہو جی سکے، انفیا ت نے اسی اصول کی پرچس کا وجود فرض کیا ہے شعوری زندگی میں گو اوس کا مستقل وجود کمی نہیں پایا جاتا، تاہم کسی ایسی بسیط و مفرد لینیفیت کا فرض کر لینا ضروری تھا، جس پر تمام مرکب لینیفیات تخلیل ہو کر ٹھہری ہیں، اور وہی اس ہے،

صحیح معنی میں جس کی قریب ترین شکل کے تجربات انسان کو اپنی زندگی کے صرف ابتدائی چند لمحوں (دیازیادہ سے زیادہ چند روز) میں ہو سکتے ہیں، اوس وقت نفس اپنی سطح سادہ رکھتا ہے، ترکیب و تالیف سے اوس وقت تک آشنا نہیں ہوتا، اس لئے اس وقت نفس پر جو لفڑش خابج سے مر تم ہو ستے ہیں اب اس دہی صحیح معنی میں جس کے جا سکتے ہیں باقی باقی ہو کر انسان کو اپنی شعوری زندگی میں الگ جس کا صحیح تجربہ کبھی ہو سکتا ہے تو صرف اون چند لمحوں میں، جب وہ شخص سے ہوش میں آئے یا بہت گھری انیدس سے میک ہیک بیدار ہوئے لگتا ہے، ان چند لمحوں میں شعور خود حالت جنپی میں ہوتا ہے، تینیں و تشخیص، ترکیب و تالیف کی پوری قابلیت نہیں رکھتا، اور اس لئے جس کی خالص و بے ترکیب کیفیت پیدا ہو سکتی ہے،

بہر حال جس کا وجود مستقل تسلیم کر لینے کے بعد دیکھنا یہ ہے، کہ اس کے کتنے اقسام و اشکال ممکن ہیں،

(۱) ایک جس وہ ہے جس سے زنگ و روشنی شعور ہیں آتی ہے، اس سے نور و

اور مختلف الوان میں ایضاً ہوتا ہے، اوس کا نام جس باصرہ ہے،  
 (۲) ایک جس ایسا ہے جس سے آواز شورین آتی ہے، اسے سامنے  
 موسوم کرتے ہیں،  
 (۳) ایک جس اس کام کیتے ہے کہ خوبی بوجو کی تمیز کر سکے، اسے جس شمار  
 کرتے ہیں،

(۴) ایک جس ایسا ہے جو کھانے پینے کی چیزوں کا مرابتانا ہے اس کا نام  
 جس ذائقہ ہے،

(۵) ایک جس اونکیفیات کے لئے ہے جن کا تعلق اجسام کو چھوڑنے یا اس کر  
 سے ہے، اسے جس لامسہ کہتے ہیں،  
 فلاسفہ قدم اخین خواس خمسہ کے قائل تھے نفیثین جدید کرتے ہیں، کہ یہ قدر اونکا  
 ہے اچنڈ کا اضافہ اور کرنا بجا ہے، یعنی،  
 (۶) ایک مستقل جس لامسہ کے علاوہ ایسا بھی قرار دینا چاہئے اجگر می سردی  
 درد ادا باؤ، چلی، گلگدی وغیرہ جملہ کیفیات، جن کا تعلق جلد سے ہے اشورین لائے اسکا  
 نام جس جلدی ارکھا گیا ہے،

(۷) ایک عروان جس اور قائم کرنا چاہئے، جس کے ماتحت اشیاء کے وزن،  
 اون کی سختی، نرمی، قوت مزاجت اور حکمت اعضا جسم کی کیفیات کا علم ہوتا ہے،  
 اس کے لئے جس عضلی کی اصطلاح قرار پائی، کہ اس کا تعلق عضلات جسم سے ہے،

(قدیم حکمی اون ہر دو حیات کو حس لامسہ کے تحت میں رکھتے تھے،)

(۸۸) لیکن اب بھی قسم جامنہیں، ابھی بہت سی بسیط و مفرود کیفیات باقی رہ گئی ہیں جن کی تخلیک کسی اور حس میں مکن نہیں، مثلاً بھوک، پیاس، نیند، خشکی، حکم سیری، فنکن، استقران وغیرہ، ان سب کے لئے جگوئی نام حس آئی، حس عضوی، یا حس عام رکھا گیا،

حس خسین سے ہر ایک کے لئے ایک عینہ اکار یا عضور موجود ہے، اکار بھارت آنکھ ہے، آکار سمعت کان، ہر، الاسم ناک ہے، آکار ذوق زبان ہے، اور آکار جلد ہے، حس جلدی کا آکار بھی جلد ہی ہے، حس عضوی کا آکار عضلات جسم ہیں، البتہ حس آئی جلد ہے، حس عضویں آر نہیں، اسی بنا پر حسنیں اس طبقہ کی کیفیات کو حس کے دائرہ میں نہیں رکھتے، اور بھوک پیاس، نیند وغیرہ کے لئے بجا سے حیات کے اشتہارات کا عنوان چھپا دیا وہ مزدود حیسا کا اپنے مقام پر لفظیلاً ظاہر ہو گا،

حس کی تخلیک کیونکر ہوتی ہے؟ اس کا بروار حواب موجودہ انسانی معلومات سے باہر ہے، صرف اس قدر کہا جا سکتا ہے، کہ اعصاب بین ایک تحریک پیدا ہوتی ہے، اور وہ جب شعور میں منتقل ہوتی ہے، تو اسی کا تام حس پڑھاتا ہے، کویا اس کی بھی بذات خود قائم ایک لفظی شعوری کیفیت ہے، تاہم اس کی حیثیت ایک ادی کیفیت کے شی کی ہے، اس لئے اس کا صحیح معنوم سمجھنے کے لئے اس کے جزو مادی کو خیال میں رکھنا ضروری ہے، جسے اصطلاح میں یقین کہتے ہیں، یقین کے معنی ہیں وہ چیز جو یقین

میں لائے یا برآ چکلی پیدا کرئے تو جو شے ذرا ست عصبی میں برآ چکلی ہیجان پیدا کرنی ہے اسکو  
تیج سے موسم کرتے ہیں، اور ہیجان و برآ چکلی کی جو مادی کیفیت اس سے پیدا ہوتی ہے  
اوہ کا اصطلاحی نام تیج ہے،

تیج و حس کا بارہی تعلق اس مثال سے ظاہر ہو گا، ایک بندوق سر ہوئی، اور  
اوہ کی اوہ زیمن سنائی دی، اس ہوتھ پر سب سے پہلے یہ ہوا کہ بندوق کے سر ہوئے  
کے باعث ہوا میں ایک خاص قوت کے توجہ اس کو پیدا ہوئے جن کا پھیڑا اگر ہمارے  
کان کی اندر ورنی جلد پر لگا، اس کا نام تیج خارجی یا تیج مادی ہے، اس سے عصب المی  
یون مٹا ٹھہر ہوا اک اوہ کے ذرات یا خلایا میں ایک خاص طرح کی لرزش پیدا ہو گئی،  
اس ارتعاش کو تیج داخلی یا تیج عصبی کہ سکتے ہیں، یہ لرزش جب دماغ کے اس حصہ  
تک پہنچی، جو مرکز سماحت ہے، تو یہی جسمانی عصبی ارتعاش، ایک نفسی یا شعوری کیفیت  
ہیں تبدیل ہو گیا، جسے سننا یا سماحت کرنا کہتے ہیں،

اس سے یہ حکوم ہوا کہ ہر و اندر حسی میں مدارج ذیل طے کرنا ہوتے ہیں۔ ا۔

(۱) ما حول میں تحریک، یا تیج خارجی یا مادی، اس پر بحث کرنا طبیعت کا

موضوع ہے،

(۲) اعصاب میں لرزش و ارتعاش، یا تیج داخلی یا عصبی، اس کی بحث

ہے، پر یا سہ میں آتی ہے،

(۳) ایک نفسی و شعوری کیفیت، یا حس، یہ اپنے براہ راست نیکیات کے لئے

میں آتا ہے،

ابھی گزر چکا ہے کہ حس کو اکٹھ مختلط عنوانات کے تحت میں رکھا جاسکتا ہے، مگر یہ  
تقسیم و تنظیم ہے کس بنابر؟ یہ اس بیان پر ہے، کہ ہر آزاد حس صرف ایک مخصوص قسم کے  
سمجھات سے مناصر ہوتا ہے، اور باقی سے بالکل غیر مناصر رہتا ہے، آنکھ و ششی کے توجہات  
سے مناصر ہوتی ہے، کان ہردا کے توجہات سے، اور علی بندوں ہی بسب ہر کو کہ انکے ازبان کا  
کام نہیں دے سکتی، اور زبان آنکھ کی جائشی نہیں کر سکتی اگر یا توزع حواس کی بہیا و توزع  
سمجھات ہے،

لیکن خود ایک ہی نوعیت کے، اور تحدا الاصل حیات میں یا ہمی فرق و اختلاف  
کس بنابر ہوتا ہے؟ آوازین آوازین سب میکسان ہیں؟ یا اینہے ہر آواز دوسرے سے  
 جدا گھانہ ہوتی ہے، مناظر مخاطب نوعیت سب کے سب ایک ہوتے ہیں، بھر بھی ہر منظر دوسرے  
سے مختلط ہوتا ہے، یا وجد لوگی میکسانیت کے یہ الفرادی اختلافات کیون ہوتے ہیں؟ اس کا  
جواب یہ ہے، کہ ہر یونیک کے چند خصائص ہوتے ہیں اور ان خصائص میں کی ویسی کے طبق  
ایک ہی نوعیت کے حیات یا ہرگز مختلط و متمایز ہوتے ہیں، یہ خصائص یعنی حسب ذیل  
ہوتے ہیں ۱۔

(۱) قوت ہر یونیک میں ایک خاص درجہ کی قوت ہوتی ہے، وجود دوسرے سمجھات  
سے مختلط ہوتی ہے، امارات قوت ہی کے اختلافات کی بنابر اہم یہ نیصہ کرتے ہیں، کہ یہ  
روشنی تیرز ہے، اور وہ ملجم یہ زنگ شو شے ہے، اور وہ ہلکا، فلان آواز بلند ہے، فلان

پست افلان شے سخت ہے فلان نرم،

(۲) وضاحت ہر بیج کو شور میں آنے کے لئے ایک خاص درجہ کی وضاحت

و صفائی بھی ضرور کھانا چاہئے، اختلاف مدارج وضاحت ہی کی بنا پر یہ علم اور تابے کی یہ  
سترنگایان دروشن ہے، اور وہ دھنلا، فلان اور از صافت ہے، اور فلان گلک،

(۳) مدت تمام اہر بیج ایک خاص وقت تک عالی و موثر رہتا ہے، اور اوس کے  
عمل واڑ کے مدت تمام کی بنا پر ہم اسے دوسرا سے سے منداز کرتے ہیں اک فلان شے جلد ختم  
ہو گئی، اور فلان دیر تک رہی، فلان عارضی تھی، فلان دیر پا،

تصریحات بالا سے معلوم ہوا ہو گا، کہ ہم اس کیفیت شوری کا نام ہے جو حرکات  
خارجی پر پڑھ رہا اور اون کی مدد ہے، لیکن حرکات خارجی بے شماریں، کائنات میں  
میں ہر وقت غیر محدود حرکات کا رقص ہوتا رہتا ہے، حالانکہ حیات بے شار و غیر محدود  
ہیں، تو گویا بہت سے اقسام حرکت ایسے ہیں جنہیں نفس قبل نہیں کرتا، اور جن کے تحت  
در طبائع کوئی جس پیدا نہیں ہوتا، دوسرا سے نقطوں میں نفس کی استعداد قبل حرکات خارجی  
محدود ہے، اور اسی محدود و میں استعداد متبول کی طبائع میں حواس بھی محدود ہیں  
ہیں چنانچہ کوئی انسان اج تک ایسا نہیں پایا گی اج خیر محدود و حواس رکھتا ہو،

ان ن میں محدود حواس ایسے ہیں جو حشرات الارض میں نہیں پائے جائے بعض

حسوس ہو جان میں پائے جائے ہیں انسان میں موجود نہیں، الی چہ کذا در پیشہ بھی وغیرہ  
محدود حیوانات ایسے ہیں جو تاریکی میں بخوبی دیکھ سکتے ہیں، حالانکہ انسانی اکھ ایسی ہے

میں بیکار رہتی ہے، مختلف انواع میں پر تقاضوت حواس تابع ہے اس اصول کے، کہ جو حرکات کائنات تباہی اور لبھا میں جس انواع کے لئے منید ثابت ہوئیں، انکے قبول کرنے کی استعداد و صلاحیت اسی میں، لگئی اور باقی انواع اس استعداد سے محروم رہیں، اسی کلید کے مطابق جو حرکات کا تاثر شوری یا حس تباہی لبھا میں حیات انسان کے حق میں پیدا ہو رہا ہے، ایسے کو تبیول کرنے کی صلاحیت اس میں پیدا ہو گئی، باقی تمام حرکات عالم اس کے لئے غیر محسوس، یا واڑہ حس و شور سے خالی رہیں۔

انسان میں حس پیدا ہونے کے لئے صرف یہ کافی نہیں، کہ جو ک خارجی، یا یونیورسال، اون مخصوص اقسام حرکت میں سے ہو، جو انواع انسان کے لئے حس افراد میں، بلکہ یہ بھی ضروری ہے کہ یونیورسال، قدرت و مقدار کا ایک خاص درجہ رکھتا ہو، اگر اس درجے کی پائیشی ہو گی تو شور خیر مٹا ثرہ رہیگا، گھٹری کو صحیح طور پر چلانے کے لئے یہی کافی نہیں کہ اسے کوک دیجایا کرے، بلکہ یہ بھی لازمی ہے، کہ کوک اندازہ صحیح کے ساتھ دیجائے یعنی اس کی کافی کو ایک مخصوص تعداد میں گھما یا جائے اور اگر اون میں تعداد سے بہت کم یا بہت زیادہ گھما یا جائیگا، تو نیچر دو فون صورتوں میں یہ ہو گا کہ گھٹری نہ پل سکے گی، یعنی حال شور کا ہے، یعنی اگر غیر معمولی طور پر قوی ضغیط ہے، تو دو فون صورتوں میں کوئی کیفیت شوری، کوئی حس، نہ پیدا ہونے پائیگی، بہت سی آوازیں، جو انسان کے لئے خیر محسوس رہتی ہیں، بہت سے مناطر جو خیر مردمی رہیجاتے

ایں اسی قابل سے ہوتے ہیں ایک مخلوم ہے کہ ہر شوری کیفیت پیدا ہونے کے لئے یہ ناگزیر ہے کہ شور اور ماحول میں ایک خاص تناسب ہو، اور اس جو شور ہی کی ایک شکل ہے، اس کیسے مستثنی نہیں،

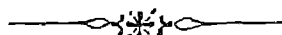
روشنی اگر درست ہے تو وہ نہ لادھائی دیتا ہے، اور روشنی اگر تیز ہے تو صاف دھائی دیتا ہے، آواز اگر پست ہے تو بدقست سنائی دیتی ہے، اور اگر بلند ہے تو سننے میں آسانی ہوتی ہے، ان تین باتوں کی درست ہم یہ عام قاعدہ قائم کر سکتے ہیں، کہ یعنی کی قوت اور اس کی قوت میں ایک خاص تناسب ہوتا ہے یعنی جس درجہ و قوت کا لمحہ ہوتا ہے، اسی کی مناسبت سے آلات حواس بھی متاثر ہوتے ہیں،

لیکن یہ قاعدہ ہر صورت میں کیسان عاید نہیں ہوتا، کسی بچہ کی پشت پر اگر ایک من کا وزن بار کر دیا جائے تو پھر اس کے لئے ڈریٹھ من، دو من، پانچ من، سب کیں ہے، اور مقدار دو وزن (یعنی اسکے اضافہ سے اوس کی تکمیلت) (س درج) میں مطلق اضافہ نہیں ہوتا، تیرہ مرلی لسپ کی روشنی میں اگر کم کوئی کن ب پڑھتے ہوئے ہوئے ہیں، اور ایک معمولی تیل کا لسپ قریب آ جاتا ہے، تو ہمین کچھ زیادہ اجالا نہیں معلوم ہونے لگتا، اور اگر کم دن دوپہر کی روشنی میں پڑھتے ہوئے ہیں، تو لسپ کے قریب آ جانے سے اچانے میں مطلق فرق نہیں ہوتا، اس سے ظاہر ہوتا ہے، کہ ایک خاص حد تک مارج

لے ملاحظہ ہو، نسخہ حدیبات، صفحہ ثالث، باب اول و ضمیرہ اول نیز مباری فلسفہ، جلد اول، باب ۵ (محارث پر بیان علم گرد)

یعنی کے تناسب و مطالبی مدارج حس میں بھی قوت یا صفت پیدا ہوتا رہتا ہے لیکن اس درجہ کے بعد یعنی کی تقریت یا تضییف سے حس بالکل غیر متاثر رہتا ہے، ایک عام قاعدہ یہ ہے کہ یعنی کی مدت قیام اور حس کی مدت قیام ایک ہوتی ہے، جتنی دیر تک یعنی قائم رہتا ہے، حس بھی قائم رہتی ہے، اور جون ہی یعنی ہٹھا حس بھی مدت چلتی ہے، بعد کو ذہن میں جو کچھ رہ جاتا ہے، وہ صرف اسی حس کی پادوادت ہوتی ہے، در نہ خود وہ حس، یعنی کے ساتھ اسی ختم ہو جاتی ہے، چنانچہ حم سنتے اسی وقت تک ہیں، جب تک ہوا میں نوجات قائم ہیں، سو نہیں اوسی وقت تک ہیں جب تک ذرات، شامس کو متاثر کرتے رہتے ہیں، اوس کے بعد خود حیات فنا ہو جاتے ہیں، اور ان کے نقوش حافظہ میں رہ جاتے ہیں، اس قاعدے کی چند مستثنیات بھی ہیں، مثلاً بھی کی چک بے انتہا تیزی کے ساتھ ختم ہو جاتی ہے، لیکن اس کی حس کچھ دیر تک باصرہ کو متاثر رکھتی ہوگر یہ مستثنیات شاذ ہیں، اور اس کا سب خالی یعنی کی غیر معمولی قوت ہے، اور بیان ہو چکا ہے، کہ متعدد النوع حیات میں باہم تفہیق کرنے والی شانکہ یہ جات کا اختلاف، مدارج قوت، وضاحت، وبدت قیام ہے، لیکن متعدد النوع و مختلف النوع حیات کے مابین ایسے حیات بھی ہوتے ہیں، جو اگر یہ ایک ہی الہ حس سے حاصل ہوتے ہیں، تاہم باہم مختلف ہوتے ہیں، مثلاً ایک الہ حس کان ہے، اس ایک الہ سے سور و غل کا بھی احساس ہوتا ہے، لکھنکو کا بھی، اور نہ کہ بھی یعنی

تینوں صورتوں میں ایک ہی ہے اینی اواز یا ہوا کا تروج پس جب آلا حس ایک ہے  
 اور یہجی ایک ہے، تو یہ اختلاف حیات کیون ہے؟  
 اس کا جواب یہ ہے، کہ یہجی ایک ہے، لیکن اوس کی اندر وہی ترکیب و خشت  
 ہر صورت میں جدا گانہ ہے، شور و غل میں توجات ہوائی، بالکل منفرد متفق وغیرہ  
 ہوتے ہیں، گفتگو میں مرتب و تنظیم ہوتے ہیں، اور نہمیں اس ترتیب و تنظیم کے ساتھ  
 امار پڑھاڑ اور ترجمہجی بیدا کر دیا جاتا ہے، ان خصائص یہجی کی تیزین ایک جدا گانہ  
 جدید علم سے متعلق ہے جس کو طبیعت نفسی (سائیکلو فرنکس) کہتے ہیں، نفسیات میان  
 کا ذکر مخفف ضمٹا ہی آسکتا ہے،



## باب ۳

## عمل توجہ

(۱) ایک شخص سر شام کرہ کے اندر بیٹھا ہوا ہے، فرش پر کوئی سیاہ شے ٹوٹ کر نظر آتی ہے، مگر تاریکی میں شاخت نہیں ہوتی، وہ اسے فریب اکر بیغور دیکھتا ہے تو معلوم ہوتا ہے کہ یہ ایک کٹر ہے، یہ غور سے دیکھنا ایک عمل توجہ ہے،

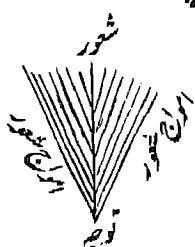
(۲) ہم کم کرہ میں بیٹھے کتنا بڑا درجہ ہے ہیں کہ ہوا میں زور سے سر سراہست کی آواز آنے لگی، مگر یہ پہ نہیں چلتا کہ سن شے کی آواز ہے، ہم کا ان لگا کر آواز کو سننے لگے، تو معلوم ہوا کہ اور پر سے ہوا ای جہاڑا گزرا رہا ہے، یہ اوسی کی سر سراہست ہے یہ کان لگا کر سنا تو جس کے ساتھ سمعنا تھا،

(۳) استاد درجہ میں سبق پڑھا رہا ہے، ایک گوشہ میں دو لڑکے آپس میں باہم کر رہے ہیں، استاد بھی کو روک کر بخرا میں آواز کو سننے لکھا ہے، تو پہلے جانے کے قریب طالب علم باہم کر رہے ہیں، ظاہر کر ان طلبہ کی آواز اب بھی اسی قدر رہی تھی، لیکن ورنی یہ ہرگز کا کہ استاد نے اب اور ہر توجہ کی،

(۴) آپ ایک مشور سحر بیان خطیب کا بیان سن رہے ہیں، وہ جو کچھ

بھی کہہ رہا ہے جو بھر ف آپ کے ذہن میں اترتا جاتا ہے، اتنے میں گھر کا ایک  
نہایت ضروری کام یاد آگیا اور آپ نے اٹھنا چاہا، لیکن ابھی اٹھے نہیں، مگر اس  
اشارے میں تھے جو کچھ کہا وہ کوپا باکل سن اس نتارم، طاہر ہے کہ آپ کی اخوبی  
کی حالت میں اور کوئی فتن نہیں، ہوا، بجز اسکے لاتی یا پہلی جانب سے بے توجہ رہے،  
ان شناولوں کی بردسے یہ واضح ہو گی کہ "توجہ" نام ہے شور یا مرکزیت پیدا  
کرنے کا، یا خطوط شور کو کسی ایک خاص مرکز پر ہمچن کرنے کا، شور جب تک ایک متر  
و پر اگنہہ حالت میں ہے، انسان خالی الذہن رہتا ہے، لیکن جب اوس کی قوت  
ایک خاص نقطہ پر اگر جتہ ہو جاتی ہے، تو انسان متوجہ ہو جاتا ہے، اور کسی شعاع میں  
جتہ تک پر اگنہہ و متفرق رہتی ہیں اروشی دھی رہتی ہے، لیکن جب کسی ایک  
 نقطہ کو مرکز بنا لیتی ہیں، تو رشی بہت تیز ہو جاتی ہے، یہی حال شور کا ہے، تو چہ شور  
کا کوئی مخصوص مستقل شعبہ نہیں بلکہ صرف اوس کی مرکزیت کا نام ہے، بغیر تو جو کسے شور  
کا کوئی عمل اپنی کمل صورت کو نہیں پہنچتا، ہمارے ارادے اور اسے اد کی وقت پہنچہ ہو سئے ہیں،  
جب ہم ان پر توجہ کریں اجنبات اُسی وقت قوت حاصل کرنے ہیں جب ہم اون کل  
جانب متوجہ ہیں، اس نتال و استنباط اتنا ہدہ دیجئے اس خراج داسقراط ان میں  
ہر شے کے توجہ خیز ہونے کے لئے لازمی ہے، کہ انسان توجہ سے کام لیتا رہے،  
توجہ کی تعریف یون بھی کیجا سکتی ہے کہ جس مل سے شور کے توجہات کسی  
ایک خاص رخ پر لائے جائیں، تو وہ توجہ ہے، اور یہی توجہ کے لفظی معنی بھی ہیں،

لخت میں ہے، توجہ اسے رہ بہ چیز سے آور دن "شکور د توجہ کے باہمی تعلق کی تصویر  
شکل ذیل سے پیدا ہوتی ہے،



تجھے میں توجہ کی دو مختلف صورتیں بر ابر آتی رہتی ہیں، ایک صورت توجہ ہم کو  
ہم بغیر اپنے تقدیرو ارادہ کے حسن کی لیخ خارجی کے اثر سے خود بخود کسی شے کی جانب  
توجہ ہو جاتے ہیں، ابادل دفعہ زور سے گر جاتا ہے، اور ہر شخص خود بخود چونکہ پڑتا ہو  
یکی یک زور سے سامنے چکتی ہے، اور ہماری اسکھیں آپ سے آپ چھپک جاتی  
ہیں، ان صورتوں کو اصطلاح میں توجہ اضطراری یا توجہ ملجمی کہتے ہیں، دوسری صورت  
یہ ہے کہ ہم اپنی کوشش سے یا بالقصد اپنے تین کی کی جانب متوجہ کرنے پہنچانی  
کا سوال ہیں اسٹاد دیتا ہے، اور ہم اپنے تین بالقصد اوس کے حل کرنے پر آمادہ  
کرتے ہیں، کاریخ کا گھنٹہ بجاتا ہے، اور ہم دوسرے مناخ کو چھپوٹ کر بالقصد درجہ میں جائے  
ہیں، یہ شالین توجہ ارادی، یا توجہ عقلی کی ہوئیں، اگر یا توجہ اضطراری میں نفس کی حیثیت  
انفصال ہوتی ہے، اور وہ مہول و متأثر رہتا ہے، اور توجہ ارادی میں نفس کی حیثیت فاعلی  
ہوتی ہے، اور وہ عالی و موثر رہتا ہے،

بہت سے اعمال زندگی ایسے ہوتے ہیں جن میں توجہ احتضراری و توجہ ارادی دو نوع مشترک و مخلوط ہوتی ہیں، استاد درجہ میں کا پیرن کی اصلاح میں مصروف ہوتا ہے ایک طرف سے زمین پر کتابوں کے گرنے کی آدازائی ہے، بے ساختہ اوس کی گردان اٹھ جاتی ہے، اور وہ چاروں طرف نگاہ دوڑانے لگتا ہے کہ یہ کس طالب علم کی حرکت ہے، اس عمل کا ہر جزو اول یعنی استاد کی گردان کا بے ساختہ اٹھ جاتا، توجہ احتضراری کا نتیجہ ہے، اس لئے کہ اس میں اوس کے قصد و ارادہ کو دخل نہ ہوا اور جزو دوم یعنی ثور کرنے والے طالب علم کا پتہ لگاتا توجہ ارادی کا مسلول تھا کہ یہ نسل اوس نے اپنی خواہش و ارادہ کے ماختہ کیا،

توجہ احتضراری یا طبعی ایک عام و قدرتی شے ہے، جاہل، وحشی، بچہ، بہب اوس کے حصہ دار ہوتے ہیں، یہاں تک کہ چیوانات بھی اس سے خروج نہیں ہوتے، البته توجہ ارادی یا عقلی مشق و تربیت کی محتاج ہوتی ہے، جس سے چیزوں کے بحث اور فہم افراد ایک طریقہ تک محدود ہوتے ہیں، اس لئے یون ٹیون بھی درست ہے کہ توجہ احتضراری توجہ وہی ہے اور توجہ ارادی کو توجہ اگتا بنا سے بھی ہو سو سکریں،

توجہ احتضراری کن کن انساب و حالات کی بنی پیر پیدا ہوئی ہے؟  
(۱) نمازی دعائی، چھوٹے بھون کر دیکھو، سچ سویرے کیسے چلت دھاچا، خوش و خرم لفڑ آتے ہیں، اور شام کو خستہ و محمل معلوم ہوئے ہیں، اسکے کو پر جیزہ لانا بھی بیکی لیکے ہیں، شام کو سوچنے کے لئے بند کر لئے ہیں، قیام توجہ کی لیے، مسکب مسکے برا کی

شرط یہ ہے کہ راغع و نظام عصبی میں ایک کافی ذخیرہ قوت موجود ہو، اسی سرماہی قوت کو عرف عام میں تازگی دماغ و بینائش سے تعمیر کیا جاتا ہے جس شخص میں نظر یہ ذخیرہ قوت زیادہ ہوتا ہے اسی قدر وہ توجہ کو جی عرصہ تک قائم رکھ سکتا ہے اخود ایک ہی شخص میں جس وقت یہ ذخیرہ جبقدر زائد ہوتا ہے اوسی نسبت سے وہ زیادہ عرصہ تک اپنی توجہ کو قائم رکھ سکتا ہے اور جون جن خلکی کے سبب سے یہ ذخیرہ لکھنا جاتا ہے قوت توجہ میں بھی کمی آتی جاتی ہے،

(۲) قوت یعنی بادل کی تیزگری ریل کی سخت گھرگھریست سے شخص چونکہ پڑتا ہے اس کی تیزی روشی بھل کی ترپ سے سب کی آنکھ چھپ کھاتی ہے ابھت سخت بوجا خوشبو سے مکن نہیں کہ شامہ سماں نہ ہو مسلو میں ہوا کہ یعنی قدر قوی ہوتا ہے اوسی نسبت سے اوس میں جلوچی کی قوت زیادہ ہوتی ہے،

(۳) قیمع یعنی ایک بچہ اندر میرے میں لیٹا ہوتا ہے اور روتا ہے کوئی روشی لیکر آ جاتا ہے اور پکھا جپ ہو جاتا ہے اس جدید یعنی نجی کی توجہ اپنی جانب مہذل کر لی، اور وہ بدل گی، ایک یعنی کے دیر تک قائم رہنے سے طبیعت اوس کی طرف سے اچاٹ ہو جاتی ہے، قیام توجہ کے لئے ضروری ہے کہ یعنی بدلنا رہے کل حدید لذین کی صحت کی بنیاد اسی نفیاتی اصول پر ہے، تیکھری میں غم و شادمانی کے پرتوں جلد از جلد بدل کر اسی لئے آتے رہتے ہیں کہ طبیعت ایک اسی قسم کی باقون سے لگتا نہ جائے،

(۲۳) نوعیت یعنی، یک کو جو انسان اپنی مان کے ساتھ ہوتا ہے، کسی اور کے ساتھ نہیں ہوتا، انسان کو جو کش اپنے وطن کے ساتھ ہوتی ہے، اور کسی مقام سے نہیں ہوتی، ہر فرد بشر کے لئے بعض مخصوص یعنی مبالغہ و درسے بینجا کے زیادہ دلاؤزی و لکشی رکھتے ہیں، اور ہر فرد میں قیام توجہ کے لئے یہ ضروری ہے کہ اوسی مخصوص نوعیت کے ایجاد اس کے سامنے آئیں جو اس کے لئے ولکش ہوں،

لیکن خود لکشی کا کیا مفہوم ہے؟

لکھو ہیں ہر سال صد ہزار فی اشخاص و سیاح آپ کرتے ہیں، لیکن یہاں سے واپسی پر ہر شخص کی معلومات و اتفاقیت کی یادداشت دوسرے سے جدا گانہ ہوتی ہے، ایک شخص صرف شہر عمارتوں کو دیکھتا ہے، دوسرا شہر کے ناموں طبیعتیں اور داکتوں سے مل کر چلا جاتا ہے، تیسرا بڑے بڑے کتبخانوں کی سیر کرتا ہے، چوتھا صرف بڑی بڑی درکاروں کا رخاون اور بازاروں کو دیکھتا ہے، وہی علی ہذا، غرض گو شخصوں نہ سب دیکھتے ہیں، لیکن ہر فرد کا لکھنڈ دوسرے کے لکھنڈ سے مختلف ہوتا ہے، ہر شخص کے مشاہد و تجربات دوسرے سے اگل ہوتے ہیں، ایک روز انہی اخبار ایک آئی وقت انہیزاروں ہاتھوں میں پہنچا ہے، لیکن ہر شخص کے لئے اوس کی حیثیت جدا گانہ ہے، کوئی شخص اسٹھارات دیکھتا ہے، کوئی ان میں میں بھی صرف لازمیت کے نہیں، اپنے لئے جن لیتا ہے، کوئی شخص جنگ کے تاریخ دیکھتا ہے، کوئی صرف، "مقامی"

کامل کی تلاش شروع کر دیتا ہے، کوئی صرف اپنے پوری مصنایں پر صحتا ہے، اور کوئی اول سے آخر تک ایک ایک حرف پڑھ جاتا ہے، غرض جس تعداد میں ناظر میں ہوتے ہیں، اتنی سی جیثیات سے اخبار بھی دیکھ جاتا ہے، ایسی حالت دنیا کی ہر شے کا ہے، ہمارے گرد بیش ہر وقت مددکات کا ایک ابتوہ بے پایاں رہتا ہے لیکن ہمارے علم و اور اک میں اون کا صرف ایک محدود و مختصر ہی حصہ آتا ہے، روزانہ صدمہ ہزار ہا آوانیں ہمارے کانون تک پہنچتی ہیں، لیکن ہمارے لئے غیر معمولی رہتی ہیں، بلے شام مناظر آنکھوں کے سامنے ہوتے ہیں، لیکن ہمارے لئے غیر مولی رہتے ہیں، اس سے یہ ظاہر ہوا کہ کائنات کی جن چیزوں سے نفس کو کوئی تعلق یا ذوق ہوتا ہے صرف وہی علم و شعور میں آتی ہیں، باقی حدود علم و شعور سے خالی رہ جاتی ہیں، ہر شخص اپنے ماحول میں جن چیزوں سے ذوق و تعلق رکھتا ہے صرف انھیں ہیں لیتا ہے، باقی جتنی چیزوں اوس کے لئے غیر و بچپ ہوتی ہیں ان انھیں چھپوڑ دیتا ہے، گویا وہ اوس کے لئے وجود ہی نہیں رہتیں بلکہ مددوم ہوتی ہیں یہی سبب ہے کہ ہر شخص کا اپنہ معلومات و دوسرے سے مختلف ہوتا ہے اغرض "لکھنی" سے مراد یہ ہے کہ کسی شے سے دل کو لگاؤ ہو یادل اس کی جانب از خود کچنے، اس کے عناصر ترکیبی حسب میل ہوتے ہیں ।-

(۱) ندرت، ایک کھانا روزگار سے رہنے سے طبیعت اکتا جاتی ہو، ہر سے بہتر انسانے بھی گذشت، سچنے کے بعد طبیعت پر بارہ ہو جاتے ہیں،

دکشی کا رسیبے بڑا غصہ صدقت و ندرت ہے، کسی شے کے پاہال و فرسودہ ہونے کے  
سمی ہی پہ ہین کہ اب اوس میں لطف دلاؤیزی باقی نہیں رہی،

(۲) مالوس ہونا، کسی جاہل و مخاتی کے سامنے خالیب کا شریط ہا جائے

تو اسے مطلق لطف نہ آئے گا، پانچ برس کے بچے سے اگر محبتِ زوجی پر گفتگو کی جائے  
 تو اس کے لئے بالکل بے مزہ مریسگی، دلکشی کا بڑا اڑاکا اسی مالوسیت میں پر شدید ہے،  
 ندرتِ احتیبت اور الوکھے بن کے متراود نہیں، یوچ میں جدت و ندرت ضرور  
 ہونا چاہیے، لیکن ساقم ہی اسے مالوس ہونا بھی ضرور ہے، بالکل ناما مالوس شے  
 سے ذہن کو وحشت ہوتی ہے، بجود مانع شعرو شاعری سے مالوس نہیں، انھیں  
 رطائیتِ شعری دوختکار اور بچیکے معلوم ہوتے ہیں،

(۳) جذر یہ انگریزی، بیکن کو دیکھا ہو گا کہ بظاہر اپنے بھیل میا ہمہ تن

مشغول معلوم ہوتے ہیں، لیکن دراں گفتگو میں بھان کہیں اون کا نام آجائنا ہو  
 سہ راتھا کرو یکھن لگتے ہیں، ایک مصنف، اخبارِ بڑھتا ہوتا ہے، ووسرے چھپر لے سے  
 اپنی کسی تصنیف کے باخود اپنے نام کی جملک لظراتی ہے، اور سماں لظر اپن کر دیں  
 ہجتی ہے، وہ یوچ لیتیا و لکش ہوتا ہے جس سے ہمارے کسی جذبہ کو خریک ہوتی  
 ہو، خواہ یہ جذبہ ہماری ذات سے مستقل ہو، یا ہمارے قوم و نسبت سے ایا ہماری  
 اولا و خاندان سے، یا ہمارے اغراض و مقاصد سے، بھروسہ و اونچہ خواہ پر لطفت ہو،  
 یا دراں انگریز لیکن ہو، بھر حال ایسا کہ کسی کسی جذبہ کو اوس سے سخر کیس ضرور تو ہوئی

اپنے پھون اور عویزون کی کامیابیوں کے ذکر میں ہمیں خاص دلکشی ہو گئی ہے اس لئے یہ تذکرے ہمارے لئے جذبہ اگریز ہوتے ہیں، اول کی مظلومیت یا مصیبت کے بیان کرنے میں ٹھیک ہمیں وہ کمی ہوتی ہے، اس لئے کہ اس بیان میں ٹھیک ایک خاص طرح کا لذیز درج ہوتا ہے،

(۴۴) **لضاد و تقابل**، سفید راقی کپڑے پر سیاہ و صورتی، نستیق کت بست کے اندر خط نسخ کا کوئی لقطہ، سمجھہ تقریر میں ظریفانہ فقرہ، پر دیس میں کسی ہم طن کی جھلک اچاہب کے لئے میں کسی اجنبی کی شکل، یہ تمام چیزیں ایسی ہیں، جن پر نظر فروڑا اور یقیناً جم جاتی ہے،

(۴۵) **ایجادی**، سہولی قابلیت کا استاد اپنے اصل سلسلہ بیان کرتا ہے، پھر تحدید مثالوں سے اوس کی تشریک کرتا ہے، اگر جو استاد اس سے زیادہ ہو شاید ہوتا ہے اور یہ کرتا ہے، کہ پچھلے مختلف شالیں دیتا ہے، اور پھر اون کی مردے طلبہ کو ایک جدید تجھنک پہنچاتا ہے، اس لئے کہ جو شے بالکل کھلی ہوئی سامان میں جو ہوتی ہے، اوس کی بابت ذہن میں کوئی جستجو لشیش نہیں پیدا ہوئی، جذبات اس کے جو شے اپنے اندر کوئی راز و سریگلی رکھتی ہے، اوس کے دریافت و حل کرنے کا خود بخود اشیاق پیدا ہوتا ہے، ناول اور دراما کی ایک خوبی یہ ہے کہ قصہ کا خالکہ (پلا) زدرا پر اسرار ہو کہ شرق و اشیاق اُخري صفحہ تک قائم رہے،

کبھی ایسا بھی ہوتا ہو کہ ایک ہی شے میں دلکشی کے تمام، یا ان میں کے متعدد

عناصر ایک ساقہ پائے جاتے ہیں، اور حب ایسا ہوتا ہے، تو اس بیج کی دلکشی کی لگتی ہے جو اسی طرز جاتی ہے، تحریک خلافت کے زانہ میں گاندھی جی یا مولانا محمد علی حب تقریباً لگتے تو خلافت کے مٹھت کے مٹھت بالخل نجی ہو جاتے، اس لئے کہ دلکشی کے یہ کل عناصر ایک ساقہ اپنا عمل کرنے لگتے،

تجھ کی طرح دلکشی کی بھی دو صورتیں ہوتی ہیں، ایک صورت تو یہ یہ لوں کے یہیں پیکون کو مٹھائی سے خاص غبٹ ہوتی ہے، دوسری صورت یہ کہ جیسے ڈاکٹر کاول چیز بھاڑا، اور اعمال ہر اجی میں لگتا ہے، پی کی قسم کو فندری یا طبعی کہتے ہیں، اور دوسری کو عقلی یا اکتسابی، طبعی دلکشی صرف ایخن چیزوں سے ہوتی ہے، جو بلا کسی دوسری غرض یا مقصد کے بیانے خود طبیعت کو مرغوب و محبوب ہوتی ہیں، اکتسابی دلکشی ان چیزوں سے ہوتی ہے اجوراہ راست و بجاے خود دلکش نہیں ہوتیں بلکہ دوسری اعراض مقصودہ اور معاصد مطلوبہ کے واسطے سے رفتہ رفتہ خود بھی دلکش بخواہی ہیں، کھل تماشے اور سہایاں پیکون کے لئے ایک ذاتی کرش کھنی ہیں، عمل جرأتی ہے، ڈاکٹر کو دلکشی اُن فوائد و ثمرات کے سماں سے ہو جاتی ہے، جو اس پر مرتب ہوتے ہیں، اکٹھور ٹون میں کسی امر کی محض عادت و مزاولت ہی اوس کے ساتھ اکتسابی دلکشی پیدا کر دیتی ہے،

ان تصریحات سے اب نظر آگیا ہو گیا کہ توجہ اضطراری، اور دلکشی کے درینماں چند نام سے زائر نا صایہ نہیں بعض حکم اپنے توجہ اضطراری و ارادتی کے درینماں

یہ فرق قرار دہا ہے کہ اول الذکر دلکشی کی بنا پر سیدا ہوتی ہے، اور آخر الذکر صعی دلکشی کی بنا پر اس کے معنی یہ ہوتے کہ توجہ اضطراری کا مانند و بینی جذبات میں اور توجہ ارادی کا مانند و بینی ارادہ ہے لیکن عزیز خور سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ گو توجہ ارادی کا بہب قریب ارادہ ہی ہوتا ہے، لیکن حقیقی و اصلی مشار و مبنی اوس کا بھی وہی جذبات ہی ہوتے ہیں، اس لئے کہ کو بالفعل اور افسوس ارادہ ہی توجہ ارادی کو قائم رکھے ہوتے ہیں، لیکن بالآخر خود اس ارادہ کی زندگی جذبات ہی کے سارے پیغم قائم ہوتی ہے،

بچ جب پڑھنے بھایا جاتا ہے تو انہوں نے شروع شروع اوس کا دل بالکل نہیں لکھ، اور وہ تعلیم سے بھاگنا چاہتا ہے لیکن سبق سے متعلق کھلوٹے وغیرہ جو ہوتے ہیں، ان سے اوسے پچھی ہونی ہے، اور وہ فورتاً اون کے متعلق سوالات کرتا ہے، استاد اگر دلنشد سے تو مبنی کو ان تعلقات مبنی سے بالکل وابستہ کر دیتا ہو اور ان بالواسطہ دلخیلین کو مختلف طریقون سے برادر ترقی دیتا ہتا ہے، اول کسے رفتہ رفتہ بچ کی طبیعت پڑھنے لکھنے سے ماں وس ہو جاتی ہے، یہاں تک کہ کچھ عرصہ بعد عادت قائم ہو جاتی ہے، اور اب وہ تعلیم پر توجہ برقرار عادت کرنے لکھتا ہو اگر کو یا ہو شے پہلے بالکل بے لطف و بد منہ تھی، وہ مختلف جذبات کی وساطت سے بالآخر پر لطف دلکش بخاتی ہے، البتہ اگر اسنا دنا دلنشد ہے تو وہ توجہ کی بینی دلکشی کے جذبات پر قائم نہیں کرتا، اوس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ طالب علم کو کبھی قیمت رکھی

کی عادت نہیں پڑتی، اور وہ ساری اعمال علم و تعلیم سے جی چڑا تارہ تھا ہے ایسی حالی میں مذہبی عبارتوں کا ہوتا ہے، مددی میں دھن کرنا، گرمی میں روزہ رکھنا، اور بار بار نہ پڑھنا، شروع شروع طبیعت پرستی کرنا ہے ایکن وہاب کا شوق، جنت کی نمنا، اسے جنت کی آرزو اور سب سے بڑھ کر رکھا۔ الہی کا خیال رفتہ رفتہ ان مشقتوں کو راحتوں میں تبدیل کر دیتا ہے، اور پھر عادت و روزادلت کے بعد غم و رشت کی چیز عبارتوں نہیں بلکہ ترک عبارت رہ جاتی ہے ان مثالوں سے یہ حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ توہرا ادی بھی جذبات ہی کو ایک خاص سلیقہ کے ساتھ منظم و مرتب کرنے کا نام ہے، اور توہم کی دلوں قسمیں بھاٹا اپنی اصلی اور اخزی اجزا اتر جیسی کے سخا لاصل میں،

ایک فرش مصنوع پر زیاضے ملک کے ایک شش سالہ بچہ کا حال بیان کرتا ہو کہ وہ بہت ہی بدشوق اور لکھنے پڑھنے کے نام سے بھاگنے والا تھا، ایک روز اوس نے خود بخوبی پیا نو بجا نا شروع کیا اور اوس کی ایک خاص گفت کو بھروس کی والدہ کو بھی پسند تھی اکوئی ایک گھنٹہ ملک سراہ بھاگتا رہا، مان ان اوس سے بہت ہی خوش ہوئی، پھر وہ کے بعد ایک دن اوس کی دایہ دیکھی کیا ہے، کہ بچہ اپنے والد کی میرنکے سامنے سیچا پھر لکھنے میں مشغول ہے، دایہ جاتی تھی کہ صاحبزادے کو جہاد قلم و دفات سے کیا سر کا نہ حیرت سے پوچھا کر آج پر کیا ہے بچہ نے جواب دیا کہ "ایک کاغذی حرب من کو رہا ہوں" اس میں جی تو نہیں لگتا، لیکن امان جان اسے دیکھ کر کیسا خوش ہوئی ۔

ubarat زیرخط میں یہ دکھانا مقصود ہے کہ توہرا ادی کا ماحصلہ اصلی ہی جذبات

ہی ہوتے ہیں، بچاپن اعلیٰ میں صاف توجہ ارادی سے کام لے رہا تھا، اپنی کوشش واراً سے ایسا کام کر رہا تھا، جس پر اوس کی طبیعت آمادہ نہ تھی، حاضر اس لئے کہاں کو خوش کر کے بالآخر خود بھی خوشی حاصل کرے، خیر خواہ ذکر اپنے آفا کو خوش کرنے، خوش عقیدہ مریدین اپنے مرشدوں کی خشنودی حاصل کرنے کو اپنے ذوق طبعی کے خلاف جو بخوبیں اٹھاتے رہتے ہیں اور اس سب اسی لکھیہ کے شواہین،

پروفیسر یکوب نے توجہ ارادی کے ارتقائی کی تین منزلیں قرار دی ہیں، منزل اول میں اُستاد جذبات مفرود کی مرد سے توجہ اضطراری کی درت قیام کو تدریجیاً بڑھاتا ہے اگر اس کی طبع اپنی خشنودی کی چاٹ اسرا کا خوف وغیرہ مختلف حرکات و مرغبات کی وسیعے سے وہ توجہ اضطراری کو برابر تحریک دلتی پہنچا تاہے، منزل دوم میں وہ فراملہنڈ تحرکات کو اپنا مخاطب بناتا ہے، مثلاً طالب علم کے جذبات خود داری، عزت نفس، مسابقت، بلند نظری، فرض شناسی وغیرہ پر وہ دور ہوتا ہے، جب توجہ ارادی پیدا ہو جائی ہوتی ہے اور ضرورت صرف اس کی رہجاتی ہے کہ اس میں قیام و ثبات پیدا کیا جائے پس مقصود نیسری منزل میں عادت کے ذریعہ حاصل ہوتا ہے، دنیا میں رکھ کر کوئی شخص بھی اپنی جگہ اور اپنی حالت پر راضی و مطمئن نہیں، ہر شخص دوسروں کی حالت پر رنگ کرتا ہے وہیں تا جو حاکم عدالت، اہمیں، زمیندار، ادیم مصنف، ہمیشہ کا شخص دوسروں کو اپنے سے زیادہ خوش نصیب خیال کرتا ہے، لیکن باوجود وہ اس بے قیامتی و بے اطمینانی کے دنیا میں کوئی عام شورش و لبادست نہیں پیدا ہو جاتی، بلکہ ہر شخص اپنے ہی اپنے تسلیں میں متوجہ

مصروف رہتا ہے، اس نظم و اس عام کی بنیاد پری حد تک عادت ہمیا پڑھتے ہیں،  
 عرض آخرین عادت ہی توجہ ارادی کے قیام و تحفظ کی ضامن رہ جاتی ہے اور ابتدا  
 میں اس کی تکمیل و پیدا شدھیا اس کے ہاتھوں عمل میں آتی ہے، مکمل کی انتہائی آمدی  
 اگر ابتدا ہی سے ہونے لگے تو کون شخص مقدرات کی تیاری میں مختصر کو برداشت کر سکے  
 تا جو کو اگر آغاز کارہی میں پرائی چال ہو جائے تو کیون کاروبار کی دفتر کو گواہ کر سکے  
 ملازم سرکار کو اگر شروع اسی سے اعلیٰ ترین منصب پر صرف زکر دیا جائے تو کون شخص نکو سیست  
 و اطاعت کی ذلتون اور خیرین کی تاب لائے؟ طبیر اگر کتب میں قدم رکھتے ہی ہر طرح  
 کی کامیابی حاصل کر لیں تو کون طالب علم ایک دن بھی پڑھنے پر توجہ کرے؟ خلاصہ یہ کہ  
 دنیا میں جو کوئی بھی کسی شے پر اپنی توجہ ارادی صرف کرتا ہے وہ کسی نہ کسی تو قیمتی کی  
 پناہ پر کرتا ہے اور اسی سے بالآخر کسی جذبہ طبی کی تیکن مقصود ہوتی ہے،  
 توجہ اضطراری میں شغل موجہ و مقصود بالذات ہوتا ہے اور توجہ ارادی میں کسی  
 مقصود کے حصول کا آلی یا ذریعہ ہوتا ہے ایک بچہ کو ریاضی کا ایک سوال حل کرنے کو دیا جاتا  
 ہے، جو جیسے خود اوس کے لئے اپنی اکتشافی نہیں رکھتا، لیکن اوسے پہنچی معلوم ہے کہ چھپی  
 ملنا اوس کے حل کرنے پر موقوف ہے، اب اس شے یعنی چھپی پانے کو وہ مہتا مقصود  
 (خواہ شوری خواہ غیر شوری) قرار دیجو سوال حل کرنے میں مشغول ہو جاتا ہے اور اس  
 پر اپنی پوری توجہ صرف کرنے لگتا ہے سوال کو حل کرنا مقصود بالذات نہیں، مخفی سوال  
 کے اور پردہ بھی توجہ قائم نہیں رکھ سکتا ہے، لیکن ایک بیش نظر مقصود کے حصول میں

بطور آکم یا وسط کے سوال ہی پورا کام دیکھتا ہے،  
 توجہ ارادی بظاہر ایک مدت تک قائم رہتی ہے لیکن واقع یہ نہیں، واقع  
 یہ ہے کہ جذبہ محن کے بعد انسان کی طبیعت بیٹھنے لگتی ہی، لیکن معاصل مقصد کا تجھیں  
 پیش نظر ہو جاتا ہے، اور اوس سے ہر مرتبہ تازہ دم ہو کر انسان پھر از سر نو صرف  
 توجہ کرنے لگتا ہے، امتحان میں جب طلبہ پر یہ لکھ رہے ہیں، اس وقت انہیں اس  
 کیفیت کا خاص طور پر توجہ ہوتا ہے، ذرا ذرا دیر کے بعد طبیعت اکتا تی ہے، لیکن  
 فوراً ہی خیال آ جاتا ہے کہ یہ امتحان کا نا扎ک وقت ہے جس کے نتیجے پر کام میا بی و  
 نا کامیابی کا انعام ہے، اور پھر اسے ہی پھر وہ جوابات میں منتقل ہو جاتے  
 ہیں، اس لحاظ سے توجہ ارادی گویا ایک ذہنی ہے جس کا جملہ الگ الگ کر کے دیکھا  
 جاسے توجہ اضطراری ہی کا نظر آ رہا گا،

لیکن جس طرح یہ کہنا صحیح ہے کہ توجہ ارادی کے عناصر ترکیبی، توجہ اضطراری  
 ہی کے اعمال ہوتے ہیں، اوسی طرح یہ کہنا بھی علط نہیں کہ اکثر توجہ ارادی رفتہ رفتہ  
 توجہ اضطراری کی شکل میں تبدیل ہو جاتی ہے اس سعی میں کہ پہلے جن اعمال پر کوشش  
 و تقدیر سے صرف توجہ کی جاتی تھی، وہ ایک عرصہ کی مشق و مراولت کے بعد اضطراری  
 سر زد ہونے لگتے ہیں اور خود جلب توجہ کرنے لگتے ہیں، ہندی مقرر کو شروع شروع  
 پر تقدیر و کوشش اپنی توجہ تقریر کے موصوع والغاظ پر قائم رکھنا ہوتی ہے اس کے  
 لئے اسے پہلے سے محنت کرنا ہوتی ہے، تخلیہ میں مشق کرنا ہوتی ہی، اور تقریر کے وقت

وہ تحریری اشارات سے مدد لینے پر بھی رہتا ہے لیکن یہی شخص جب متناق خلیفہ ہو جاتا ہے تو کسی قسم کی تیاری کی ضرورت باقی نہیں رہتی، اب وہ برجستہ ہر موضوع پر تقریر کر سکتا ہو، اسے سوچنے اور خیالات کے ترتیب دینے کے لئے وقت کی حاجت نہیں ہوتی، الفاظ و مصائب اس کے بغیر سی دو کوشش از خود اُس کے دارہ توجہ میں آتے جاتے ہیں، گویا اہم اسٹ د مشائی ایک پل ہے جس پر ہو کر توجہ ارادی، توجہ اضطراری سے ہم اُنہوں ہو جاتی ہے،

توجہ ارادی کے سلسلہ میں اُس کے خصائص ذیل قابل ساخت ہیں،  
 ۱) ارادہ، نفس کو کسی شے پر آمادہ و توجہ کر سکتا ہے، لیکن جب تک وہ شے دلش نہ ہو توجہ کو قائم نہیں رکھ سکتا، ہر شہر عالم مصنف کے یا اس اس کے مارج و مقدیر بکثرت آتے رہتے ہیں جن میں بعض بہت بی کم علم ہوتے ہیں، کبھی کبھی وہ عالم اون کے سامنے وقیع علمی موضوع پر لگنگو شروع کر دیتا ہے، یہ لوگ عقیدت و عملت کے خیال سے چاہتے ہیں، کہ اس کی تقریر کے تمام مطالب ذہن نہیں کرتے ہائیں، اور پہنچنے اس پر برا برآمادہ کر سے جاتے ہیں لیکن موضوع اون کے ذوق و دلکشی کے دارہ سے باہر رہتا ہے، اس سے پچھلی دیرین اون کی طبیعت اچاٹ ہو جاتی ہے، بہت سے طلبہ اپنا سبق تیار کرنے کے ارادہ سے ٹھکتے ہیں، لیکن ذرا دیرین اون کا خیال بٹ جاتا ہے، اور کتن ب کے لفظ ہی لفظ اون کی آنکھوں کے سامنے رہتے ہیں، باقی ان الفاظ کی مندرجہ کیفیت اون کے دماغ سے خائب ہو جاتی ہے، غرض توجہ ارادی

کے قیام و ثبات کے لئے ذوق و لکھی لازمی ہے، محض ارادہ کافی نہیں۔

(۲) ارادہ بعض اوقات نویسیت ذوق کی تھیں کرتا ہے، باعث ہیں کسی وقت ہم محض تفریج کی غرض سے جاتے ہیں، وہ سرے وقت باعیان کو ہمایات دینے جاتے ہیں، تیسرے وقت علم نہایات سے متعلق بعض مسماہرات و معلومات حاصل کرنے جاتے ہیں، وقت علی ہذا، باعث ایک ہی ہے لیکن اوس سے ہماری دلچسپی ہر وقت ایک جدید حیثیت رکھتی ہے، اور اس کی تھیں ارادہ کرتا ہے، اسی طرح دنیا کی ہر شے اپنے اندر بے شمار دلچسپیاں رکھتی ہے، اور اس کی تھیں کہ ہم فلاں وقت اور فلاں موقع پر اس کے ساتھ خالی حیثیت سے دلچسپی ہوگی، اگر ارادہ کے ہاتھ میں ہوتی ہے،

(۳) ارادہ، توجہ اضطراری کی قوت پر غالب نہیں اسکت، پچھے یہ رہنے خواہ اون میں ضبط و میانت پیدا کرنے کی لذتی ہی کوشش کی جائے، ایکسا پانچ بڑکا بچا اگر استاد کے پاس بیٹھا ہے، اور سامنے سے بارات بکھل رہی ہے تو مکن نہیں کہ وہ اور نہ دلچسپی لے گے، اور استاد اگر داشتمانہ سے تو اس موقع پر سر زنش بھی نہ کریں گا، ایکونکہ وہ جاتا ہے کہ اس عمار کے پون میں گھیل تماشہ کی جانب التفات اگلی توجہ اضطراری کا لازمی نتیجہ ہے، جس کے سامنے اون کا ارادہ یہ ہے البتہ اگر نوجوان میں اس قدر ضبط نہ ہو تو وہ سب سے شہر قابل ملامت ہیں، فیض غور و سفر اطہر ہیں وہیکی سے زیاد غور و فکر ہیں انہا کے رکھنے والا دنیا ہیں اور کون

ہوا ہے، لیکن ان سے بھی یہ لگن نہ تھا، کہ ان کی کرسی کے نیچے کوئی دفتر پا پا چھوڑ دیتا اور وہ بے ساختہ اچھل نہ پڑتے ایہ اچھل پڑنا توجہ اضطراری کا ایک عمل ہے، اس کے آگے ارادہ کی مخلوبیت یقینی ہے،

علم و تعلیم کے ساتھ ساتھ توہج اضطراری کے علاوہ توہج ارادی کا بھی ارتقا ہوتا رہتا ہے، ان پڑھوں اور جاہلوں میں توہج ارادی کا حصہ بدلے نام اور بہتر توجہ اضطراری ہی کا ہوتا ہے پڑھنے لکھوں میں مشکل سے کوئی ایسا بکھرنا ہے، توہج ارادی کا کافی حصہ دا نہ ہو، توہج ارادی میں پورا انداز دیکھوئی آسان نہیں اسکے لئے ایک مدت کی تربیت اور شق و ریاضت کی ضرورت ہے، توہج ارادی و اضطراری کے خصائص ایسا زی جدولِ ذیل کی مدد سے بیکھر نہیں نہیں ہو سکتے ہیں،

خاصائص توہج اضطراری خصائص توہج ارادی

|             |        |
|-------------|--------|
| ارادہ       | بیرونی |
| فاعلی       | بیرونی |
| داخلی       | بیرونی |
| طوبیل و مرت | بیرونی |
| سمی و کوشش  | بیرونی |

مشابہ ہے کہ بعض اشخاص کے مشاغل متعدد و متعدد ہوتے ہیں، وہ ایک

ہی وقت میں متعدد و مختلف النوع متأخّل میں مصروف رہتے ہیں، اور سب کو میسان ذوق و شوق سے انجام دتے ہیں، بعض اشخاص اس کے بخلاف ایسے ہوتے ہیں، جو کہ وقت میں صرف ایک ہی چیز کو سکتے ہیں، اون کی دھیسون کا دارہ مختصر و محدود ہوتا ہے، وہ ایک سے زائد چیزوں پر صرف توجہ نہیں کر سکتے، البتہ جس چیز کو ہاتھ لگاتے ہیں، اس میں اپنی خایت یکسوئی و انہا ک ہوتا ہے، اور گویا وہ اسی کے ہو تک لیں، یہ دنیا اور تاریخ کے مشاہیر رجال میں پایا گیا ہے، بولین ایک وقت میں مکمل معدوداً ہم سے اہم کام انجام دیتا تھا، جو لیں سیزہ ایک ساٹھ کی کام کرتا تھا، اس سیزہ میں ایک ہی وقت میں مذکوری تصنیف و تالیف کرتے تھے، کاسج کی تحریرات اپنی ذاتی نگاری میں تیار کرتے تھے، کاسج و بورڈنگ کے انزوں فی انتظامات کرتے تھے، سیاسی مسائل پر تقریریں کرتے، اور مصاہیں شایری کرتے اور جنہوںہ وصول کرنے کے لئے دورہ کرتے پھرستے تھے، اور لینا محمد علیؒ ایک ہی وقت میں مسلسل اون کے سب سے بڑے لیدر بھی تھے، اور انگریزی داروں کے وڈو پرچون کے ایڈیٹر بھی، ادیب بھی اور موسیخ بھی جانش بھر کے واعظ بھی اور کانگریس کے صدر بھی، شاعر بھی اور نساد و نکن بھی، بڑے ہنسنے و لئے بھی اور بڑے رہنے رہانے والے بھی، مسماں بیٹھت ایک ہی وقت میں ہفتہ وار، ماہوار، ورزش پرچون کی اڈیٹری، سیاسی انجمنوں کی صدارات، فلسفیات، تصنیف و تالیف، تھیا سوچیں، مچائیں کی رہنمائی ویادت وغیرہ معدود و مختلف النوع فرائض انجام دیتی تھیں، ایک طرف تاریخ میں اس طرح کے خامہ الرود و ماخون کی

مثالیں ملتی ہیں، دوسری طرف ایسے ازاد گھی ملتے ہیں جن کا والہ وون بہت ہی مختصر و محدود ہوتا ہے، البتہ وہ جس چیز کو لیتے ہیں بس ہمہ تن اس میں منک و مستقر ہو جائے ہیں، سفر اط، جب کھڑے کھڑے کسی مسئلہ کو سوچنے لگتا ایسا ساری ساری رات ایک وضع سے کھڑے کھڑے لگدار و تسا اور اسے کچھ خبر نہ ہوتی، یعنی جب کسی مسئلہ کی اوپر بیٹھیں ہوتا تو کھانے کے کئی کمی وقت یون ہی گذر جاتے ہیں جس وقت اپنی ایک اہم تصنیف کی ترتیب میں مشغول تھا شہر گولہ باری ہوتی رہی اور اسے خبر نہ ہوئی، فرنگی محل کے ایک نامور عالم مولا ماحمد نعیم ہوئے ہیں اور ایک ہار شرمند رات میں کتاب دیکھنے میں مشغول ہوئے تو جب نماز صبح کی اذان ہوئی جب چونکے معلوم یہ ہوا کہ قوت توجہ کے حاظہ سے دماغ انسانی کی ساخت دو طرح کی ہوتی ہے، ایک اس قسم کے دماغ ہوتے ہیں جن میں شعور کے خطوط عموماً متفق منظر اور پھیلے ہوئے ہوتے ہیں، دوسری قسم کے دماغوں میں یہ خطوط اکثر کسی ایک نقطہ پر کجا و مجمع رہتے ہیں، ہبھی قسم کے دماغ کے مٹاہیں افراد اپنی وسعت نظر خات وہم گیری کے حاظہ سے ممتاز ہوتے ہیں، اور دوسری قسم والے اپنی وقت نظر، عق، و نکتہ رسمی کے حاظہ سے، دماغ کی یہ قسمیں ایک بڑی حد تک و دیت فطری ہوتی ہیں، اکتساب و تربیت کو بھی دخل ہوتا ہے، مگر قلیل حد تک،

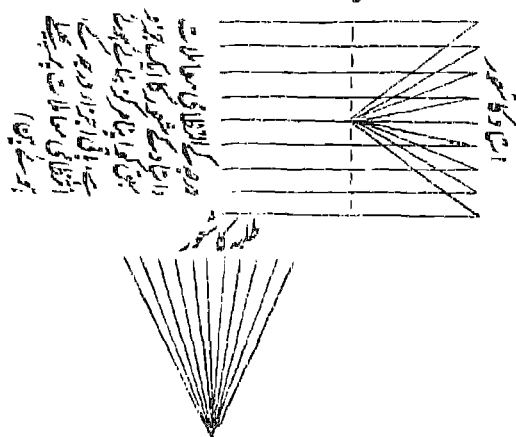
ان دونوں قسموں کے دماغوں کو قیمت کے ساتھ ایک دوسرے پر ترجیح نہیں دیجاتی، اپنی اپنی جگہ پر دونوں بہت قابل قدر ہیں، اور ارتقا کا نات کے

حق ہیں دلوں کا وجود ضروری ہے، البتہ یہ کہنا بھی انہیں کہ بعینِ خصوصی علوم و فنون کو ایک قسم کے دماث سے زیادہ مناسبت ہوتی ہے، اور بعین کو وہ صورت سے فلسفہ و فنون کے دینے کے خالص علوم (ذین ہیں، جن پر توجہ کرنے والے کو یکسوئی انہاں کو کرتے ہیں) کی خاص ضرورت ہوتی ہے، لیکن جو علوم مادی ہیں انہیں جن کا تعلق کائنات خالی کے مشاہدات و تجربات سے زیادہ رہتا ہے مثلاً فلسفہ، سائنس وغیرہ ان کے شاید ان کو ایک ہی وقت میں مختلف چیزوں پر نظر رکھنا ہوتی ہے، اس لئے اون کے لئے دوسری قسم کا دماث موزوں ہے،

علم و اسٹا و خصوصیاً و جن کے سپر و کم عر طالبہ کی تعلیم ہوتی ہے، اون کیلئے یہ طریقہ کے طرز کا دماث رکھنا ایک سخت نظر ہے، اون کا کام صرف درس یا لکھنے سے پر ختم نہیں ہو جاتا بلکہ طلبہ اور درصی کی انتظاری حالت پر ٹھیک انہیں پوری گناہ رکھنا ہوتی ہے، اکری طالب علم اگر باقیں کر رہا ہے تو اوس کی تادیب اسٹا و کا فرضیہ اپنی طالب علم دوسری جانب نظر ہے تو اوس کی نگرانی اسٹا و کے فرائض میں ہے یہ کہ کچھی رہنا کہ رکھ کے اپنے اپنے مقام پر قریب نہیں ہے ٹھیک ہیں، اسٹا و کی ذمہ داریوں میں سے ہے، عرض اس طرح پڑھانے کے ساتھ ساتھ درجہ کے نظم و نسق میں تعلق مدد جز بھاستہ مدت اوس کی توجہ کی محتاج رہتی ہیں، انوشن اسٹا و کو اس میں یقیناً وقت ہوتی ہے، لیکن وہ جیسے کہ نہیں ہو جاتا ہے، تو چیز ان رہ کرتی ہے (تی انہیں رہتی) وہ سبق پوری طرح واقع نہ ہو جاتا ہے، اس لئے اس کی ضرورت باتی خصوصی رہ جاتی ہے، کہ وہ

ساری توجہ درس پر چوتھے رکھے، وہ بآسانی اپنی توجہ سے ایک چھپر کر بنا سکتا ہے، اور باقی اجزاء اور توجہ کو مستقر معاشر است پڑھاوی و ساری کریمکتا ہے، بھیسا سکتا ہے، البتہ طلبہ کی نوعیت توجہ کو اس سے بالکل مختلف ہونا چاہیے، اول کی ساری توجہ کا مرکز درس ہی ہونا چاہیے، کہ تھوڑی کی بے توجی سے بھی مطالب اول کے ذہن کی گرفت سے جوڑھ جائیں گے،

او سادا اور طلبہ کی توجہ سین پر کس کس حصہ کے مہذوں رہنی چاہئے ان مدرج کی  
توضیح انکال ذیل کی وساحت سے پاسانی ہو جائیگی،  
سین



(طیبا کا شور تما سریش کو یا نام کر جانے ہو سکتے ہیں)

چند صفحے اور چھ یا چھ کا سے کہ نہان فلان اسیں اسیں حالات، نویدات تو،

کا کام دیتے ہیں، اب ایک نظر مواقع توجہ پر بھی کرنا ہے، یعنی ان اس اب دھالات پر جو ذہن کو کسی شے پر توجہ کا مل صرف کرنے سے روکتے ہیں، یہ موانع و در طرح کے ہو سکتے ہیں، ماؤنٹی وڈہ ہنی، پہلے موافع مادی کو بیٹھتے ہیں،

(۱) ضعف جسمانی، خواہ وہ کسی مستقل مرض کا نتیجہ ہو، یا عارضی ضمحلہ طبع سے پیدا ہو گیا ہو، دونوں صورتوں کا حاصل ایک ہی ہے، کہ مزدروی از برداشت کی طبق کے نہیں ہو سکتے،

(۲) خستگی و تکان، یہ بھی اسی ضعف جسمانی کی ایک مخصوص شکل ہے،

(۳) شور و غل، توجہ نامہے کیسیوں کے ساتھ ایک یعنی سے مشغولیت کا، اور جب متعدد ایجادات جلب توجہ کے لئے کشمکش کریں گے تو ظاہر ہے کہ نفس کسی ایک پر پڑی توجہ نہ کر سکے گا، اسی لئے سکون و خلوت کو مکیسوں کے لئے لازمی سے قرار دیا گیا ہے،

(۴) نامناسب ماحول، کہہ میں تازہ ہوا کا نہ ہونا، بہت زیادہ گری بہت زیادہ سردی وغیرہ ان سب صورتوں میں اعصاب دماغی بعد و جمد کے ناقابل ہو جاتے ہیں، اور مکیسوں میں لازماً خلل برپتا ہے،

(۵) نامناسب سہیت ہستی، مکیسوں میں ہر شخص کو اسکی مخصوص وضع دہیت جبی بھی میں ہوتی ہے، اور حیث اس کے خلاف ہوتا ہے تو قیام توجہ میں بخت دار ہوتی ہے، بعض شاعر فکر تھن کے وقت تھنے رہتے ہیں، اور اس حالت میں مخفایاں شور برادوں کی توجہ خوب قائم رہتی ہے، اگر انہیں ٹھنے سے روک دیا جاتا ہے، تو

مضمون بھی کم ہو جاتا ہے، مکتوب کے کم مدد پچے ہل ہل کر پڑھتے ہیں اون کی حرکت جسم اور حرکت دماغ کے درمیان ایک خاص طریق کا رشتہ معلوم ہوتا ہے، اکثر جسمانی کاہلی وستی اور اعیانی کاہلی دستی کے مراتب ہوتی ہے اور عموماً جس وقت نظام جسم چاق و مسدود ہوتا ہے، اسی وقت دماغ بھی حاضر ہوتا ہے لیکن یہ قاعدہ کلی نہیں، صرف اکثری ہے، اب مولائی ذہنی پر لظر کچھے، ان کی تہبیت بھی مولائی مادی سے کچھ کم نہیں اور تعداد میں یہ بھی اسی نظر میں،

(۱) خلقتی نامناہست، بیشتر از اور کو بعض مضمایں سے خلقتی نامناہست ہوتی ہے تاہم کسی نہ کسی مضمون سے انہیں ذوق ضرور ہوتا ہے، ایسے اشخاص کو جا ہے کہ اپنے مرغوب و دلکش مضمایں کی درساتھ سے غیر مرغوب وغیر دلکش مضمایں سے نہست پیدا کریں، یکرلئے ہر مضمون کسی نہ کسی حیثیت سے دوسرے مضمایں سے کچھ ربط و تعلق صڑو رکھتا ہے، دلنشستا کا فرض ہے کہ اپنے طلبہ کے فطری ذوق درجہ ان کو پہچانے اور جو مضمایں ان کے مذاق کے موافق ہوں، اون کے ذریعہ درساتھ سے اون کے مذاق مضمایں کو اون کے لئے خونگوار بنائے،

(۲) ترو و پر ایشانی، ایشارہ ذہنی، بدراہمہ میکسونی کے منافی ہو،

(۳) حیثیت و غراہست، اور معلوم ہو چکا ہے کہ دلکشی کے سلسلے یہ لازمی ہے کہ یہ ایک حد تک اگلوں والوں ہو، اب اکنام اگلوں ایسی بخش سے ذہن کو بینا وحشت ہوتی ہے،

(۴) دکاوست و فہامت، "لے روشی طبع توہین بلاشی" ایک عالم فریضیا  
ہے، اور فطری دکاوست و فہامت کی روشنی اکثر حالتوں میں توجہ و اناک کے حق میں یا  
ہی ثابت ہوتی ہے، زہین افراد اکثر پہنچ دماغی کے اعتماد پر خود و توجہ کو پہنچانے  
با لکھ خیر خود ری خیال کرتے ہیں، اور اوس کی روک تھام اگر شروع ہی میں نہ کئی  
تو بالآخر یہ مرض لاصلح ہو جاتا ہے، یعنی قیام توجہ کو شکنہ بھی نا ممکن ہو جاتا ہے اتنا  
کافر مرض ہے کہ ذہین طبیر سے خاص طور پر سوالات کیا کرے، کہ اون پر یہ واضح ہو جاتے  
کہ فریض کے لئے حقن ذہانت پڑے ہو رہے ہیں، تا و قیکار غور و فکر و توجہ و سیکون کی جی ایش خوا  
(۵) یعنی میں عدم توعی، اور پر گزد رچکا ہے کہ دل کی ایک بلاعف نیچ کا ہوئ  
ہے، جس یعنی ضرورت سے ریا وہ دیر تک میکاہت قائم رہتی ہے، اوس طبیعت  
اچھا ہو جاتی ہے، جو اتنا مسلسل زمانی تفہیم کرتا ہے، طبیعہ اوس سے اکتا جاتے ہیں  
و انشدید اتنا و کچھ ویر مسلسل تفہیم کرتا ہے اپنہ ویر طبیر سے سوال و جواب کرتا ہے اپنہ ویر  
اپنے نوٹ تحریر کرتا ہے اوس علی مذا،

اکثر کتابوں میں اس نئم کے واقعات پر مسمی اور لوگوں کی زبانی سنتے ہوئے گے،  
کہ فلاں شخص جو پہنچ زمانہ کا بہت برا حکم یا فلسفی تھا، لبھنی حیثیات سے بالکل ناجھنا  
او ربعیں بالکل مولیٰ یا قین اوس کی سمجھ میں نہیں آتی تھیں، یہ و اعتماد بخواہ عجیب معلوم  
ہوتے ہیں، لیکن اس کی لم صرف یہ ہے کہ شور کار جہاں طبیعی و میں فطری، اشتار اور جیلیوں  
کی جانب ہے، اور اس میں بھرا جماعت و مرکزیت پیدا کرتے رہنا، اوسے ایک غیر

حالات میں رکھنا ہے اس کے معنی یہ ہوتے کہ توہہ کو عوامہ دراز تک کو گیسروں کھنے سے  
و مانع پر حفظ نہ رہتا ہے اور اغذیہ کی خصوصی ہونے لگتی ہے اور فتنہ میں وہ سرے  
مشاغل کی جانب ملکت ہونے کی صلاحیت بہت ہی کھٹک جاتی ہے، لقول اپنے  
کے فطرت بہت بڑی سختی میں ہے، اگر کسی ایک مدنی زیادہ خرچ ہو جاتا ہے  
تو وہ دوسری مدد کے انتہائی کا سلسلہ ہے اپنی کمی سے پر کامل مدد کریں یہ دوسری  
کے ساتھ صرف توہہ کرنے کا لازمی تجویز یہ ہے کہ دوسری چیزوں کی طرف توہہ کم ہو جائے  
اور عام قوت توہہ ایک بڑی حد تک مروہ و متحمل ہو کر رہ جائے،  
عمل توہہ میں یہ نہیں ہوتا کہ انسان کے الات تباہی، بیچ ایک سخت کے اور  
ہمہ طرف سے بالکل متعلق ہو جائیں، وہ خصوصی سبب کیم کر رہا ہے لیکن ہوتا یہ ہے کہ  
و مانع پر اثر قائم صرف اسی سے کا ہوتا ہے، جو اس کے زیر توہہ ہوتی ہے، اگر یا ماحول  
سے جنمایا تھا ایک ہی وقت میں شور پر جلا کے جاتے ہیں، مگر تھیک اتنا نہ پر ایک ہی پیر  
جا کر سیو سوت ہو جاتا ہے، باقی سب ہی پڑتے اس پر فخر میں، لگر بک یون ہی کہ رجھتے  
ہوئے آئے اور تھیک ہوئے نہیں گئے، سے توہہ کی حالت میں یہ نہیں ہوتا کہ انسان  
اپنے گرد و پیش کی چیزوں کو دیکھتا یا سنتا نہیں، بعمرست و سماحت اپنے ایسے کام نہ  
پہنچوگی رہتی ہے، البتہ ہم یا ہے کہ اس وقت و مانع اول ہے کہیں کہ اور دوسری  
اٹر فراہمی نہیں پہنچوگی کرتا، بھیجاست وہ اور دافع ہے اور ہم سے رہتے ہیں لیکن وہ  
کرنی تاپل کا ظنشی نہیں جاتے، کوئی ہو لکھ پھر سے نہ دیا میں اونکی آن تھوڑی

پیدا کیا جواب اپنی ابھرے اور ابھی سٹ لے گئے یاد رکھیا ہو گا کہ استاد درجہ میں سے پڑھا رہے ہے، اور اکثر طلبہ اور صورتے بے مقامات اپس میں باقی کر رہے ہیں، اتنے میں استاد نے کوئی دلچسپ قصہ بیان کرنا شروع کیا، مساعاد درجہ میں خاموشی چھا گئی، اور سب کے سب اس جانب متوجہ ہو گئے، استاد کی تقریر کے الفاظ اون کے کارون میں شروع ہے اگر ہے تھے، لیکن پیشہزادگی کرنی پڑی نہ تھی، اس لئے ان الفاظ سے اون کے دماغ میں کوئی مفہومی کیفیت نہیں پیدا ہوتی تھی، اور قصہ کے الفاظ چھوٹے اون کے لئے لسلیگی کا سامان رکھتے تھے، اس لئے جوں ہی اون کے دماغ تک پہنچے، دماغ نے اون سے ان تقبل کرنا شروع کیا، اور طلبہ ہمہ تن توجہ و اشتیاق میں گئے،

نقشات توجہ میں ایک مرکزی الارامسلدہ یہ ہے کہ فس ایک وقت میں کتنی چڑی پر توجہ قائم رکھ سکتا ہے، علمائیں اس کے جواب میں بڑی بڑی موٹگا فیان کیہیں لیکن اوس کا مکمل ہوا جواب یہ ہے کہ صرف ایک پر یہ شہرہ ممکن ہے کہ وہ شے بجاے خود کثیر العدرا و فرا دیا اجزا اور شامل ہو لیکن فس کے سامنے موجود ہونے کی حیثیت وہ حکم واحد ہی میں داخل ہو گی، انسان ایک ہزار روپیہ پر ایک ہی وقت میں توجہ میں قائم رکھ سکتا ہے، لیکن کب تک؟ ہزار روپیہ پر فرد افراد آئین، بلکہ ایک ہزار کی جو ہی رسم پر، اور یہ جو اس طرح کے واقعات مشاہدے میں آتے رہتے ہیں، کہ ایک شخص ایک ہی وقت میں کئی چیزوں پر متوجہ ہے، یا مثلاً اس طرح کی روایات کہ جو تین سیز ایک سا تھے چار چار خط پہنچ سائیکلوں سے لکھوا تا تھا، اور پانچوں خود لکھتا جاتا تھا، تو اس

قیل کے واقعات میں یہ نہیں ہوتا کہ انسان یعنی آن واحد میں مختلف ایسا پر توجہ کرتا رہے، بلکہ ہوتا یہ ہے کہ مختلف ایسا پر باری باری اس سرگت کے ساتھ اُس کی توجہ منتقل ہوتی رہتی ہے کہ سارا سلسلہ ربط ہر ایک معلوم ہوتا ہے، بھلی کے شرارے ایک سکندر میں بیٹھا رہتا ہے ایک خالج ہوتے رہتے ہیں، لیکن دیکھنے میں بھلی کی ایک ہی معلوم ہوتی ہے ۱

ہر شے اپنی صدر سے پہچانی جاتی ہے، ہر شخص نیکی کو پہچانا سا ہے، وہ بڑی سے بھی واقع ہوتا ہے مشغولیت کے سخن میں ناظرین بے شکنی سے بھی واقع ہو گئے ہو گئے، لیکن یہ بے شکنی و بے توجی کی ایک ایسی عام کیفیت نفسی سے، کہ اس کے لئے کسی مزید تعارف کی ضرورت نہیں، ہر شخص کو روزانہ زندگی میں اس کا بکثرت تجربہ ہوتا رہتا ہے آنکھیں کھلی ہوئی ہیں، مگر نظر کسی تھے پر قائم نہیں، کسی کام میں ول نہیں لگتا، بے کاری میں وقت گز رہتا ہے، بیانگ یا آرام کر کی سے اٹھنے کو جی نہیں چاہتا، شورخی میں یہ خیال صور گز رہتا ہے کہ اٹھکر نہ ان فلان کام کرنا چاہتا ہے، لیکن کام میں اٹھنے نہیں دیکھی، عدم مشغولیت دماغ پر سلطے ہے، فانوس طلسمی رہیا کل لیٹھن (کی تصور وون کی طرح) بدل جلد ایک خیال دوسرے کی جگہ پر خود بخود آتا جاتا ہے، اور وقت فاصلی گوریا بالکل مسلط ہے، ایمان تک کہ ایک عرصہ کے نقطہ ویکاری کے بعد از خود حکمت پیدا ہوتی ہے، وقت فاصلی از سرنو گود کرتی ہے، اور اس وقت پھر کوئی مشغولیت شروع ہو جاتی ہو جس طرح ترجمہ نام ہے شور میں انتہائی اجتماع و مرکزیت کا، اُسی طرح بے توجی اس کشت

شی کا نام ہے جس میں شور رہنمائی انتہا را درستیا کی حالت میں ہے،  
 صفات بالائیں توجہ کی ماہریت لفظی اور اولیٰ کے اہم خصائص معلوم ہو جائے، تو جو  
 کیا ہے، شعور سے اوس کا کیا تعلق ہے، اوس کے لئے اقسام میں، کن کون حالت رہا اس  
 سے پیدا ہوئی ہو اس کی تربیت و ترقی کیونکر ہو سکتی ہے، اس کے ہواں کیا کیا ہے، ان  
 تمام امور سے ہم واقعہ لیٹیں توجہ کو تعلیم میں تعلیم سے جو خاص و پراہ راست تعلق  
 ہے، اوس کے سماں میں اس سبب ہو گا کہ خالق پر اس کی چند تعلیمی تدریجیات پر بھی  
 ایک سرسری نظر کر لیں ایسی جو معلومات اب تک حاصل ہوئے ہیں، اول کا انتہی  
 چند مختصر لفظوں میں، نن تعلیم پر کریے جائیں،  
 یہ حقیقت واضح ہو گئی کہ ناناؤں و غریب اشارے سے ذہن کو طبعاً درجست ہے  
 ہے، اس لئے ناؤں اشارہ کو ناناؤں اشاری کی تعلیم کا نہیں بنا جائے، یا وسرے لفظ  
 میں، ابساق کو آسان سے شوار، اور معلوم سے تامعلوم کی طرف تدریجیا جائے،  
 جو چیز انہوں نہ رکھتی ہے اسی کی میں ایسی کی میں ایسی زیادہ صفات، اسکے  
 ورقیب الفہم ہوتی ہے، بکھا بکھا اول مسائل کی جو حکایت عقل و فکر سے ہوتا ہے، اس  
 بنیا پر کلیسہ بالا کے پہلوں پہلویہ کلیسہ ہی وضیح کر سکتے ہیں، کہ ابساق کو مادیات سے جوڑا  
 اور محسوسات سے مفقولات کی جانب بجا جائے،  
 یہ بھی گذر چکا کہ توجہ و محسوسی سے دماثہ پر پورا پار پڑتا ہے جس کے سچی کمر  
 طلبہ نہیں ہو سکتے، اور عصر کا اس قیام توجہ پر قدرتی صلیل کرنے کے لئے کافی نہیں

تریت کی ضرورت ہی ایسا کی توقع بندیوں سے نہیں ہو سکتی، اس سے ہم باسافی یہ نتیجہ کاں  
سکتے ہیں کہ اس باق کی درست بیان سے طریق ہونے کے محققہ ہوتا چاہے،  
یہی معلوم ہو جکہ کوچہ کا اصل الامول ذوق و لذتی ہے، اور ذوق کا بھروسہ  
سے پیدا ہونا ناجائز ہے، اس لیے بچہ ان صورتیں کے جیب سخنی ناگزیر ہو جاتی ہے جو  
طلیبہ کو سمجھا سمجھا کر تعلیم دینا چاہئے،  
ذوق و لذتی کا سب سے بڑا ضمانتی ہیات کا تنویر ہے، تعلیم میں بھینہ اس  
امول کو ایم جیان کر سکتے ہیں، اور اس نیچہ کے سائیں کے ساتھ پہنچ سکتے ہیں کہ اس باق  
یہ نتیجہ وضاحت ضرور محفوظ رکھنا چاہئے،

## باب ۲

### مرکالمہ دوم، ان مکالمات پر کے

(۱) مسافت کیجئے کا کہ اس سے قبل حاضر نہ ہو رکا کل کی لفڑکو کی ادھیریں پین  
صح سے دامن ایسا مصروف رہا کہ پچھے یاد رہی نہیں رہا، اور اسی میں وقت کا بھی بال  
خیال نہ آیا،

و خیر تو یہ بڑی خوشی کی بات معلوم ہوئی کہ آپ کل ولے مسائل پر اس انہاک  
کے ساتھ خور و خوض فرماتے رہے، کہنے کوئی معاشر، کوئی خانی، کوئی ستم نظر آیا؟ اگر  
نظر کیا ہو تو فرمائیے،

۱۔ مان کو شش و کاوش کا تو میں نے کوئی وقیفہ اٹھا نہیں رکھا، بلکہ پچ یہ یو کہ  
کل سے آج تک اس کے سوا میں نے اور کچھ کیا نہیں، لیکن یہ ساری محنت لا جاصل  
ہے، بلکہ صاف صاف کیون نہ اعتراف کروں کہ صتنی زیادہ جریح و تقدیم کی جتنی زیادہ  
تر رفت مگاہی سے اٹھیں جا پچا اتنی ہی ان مسائل کی صحبت و صداقت اور زیادہ سیرے  
وں نہیں ہوتی کی،

ن، پڑھافت دلیل ہے اس امر کی کردہ سائل، انسان کی نظرت سیم کے عین مطابق یہن اصرافت اور سن دونوں کی مخصوص علامت یہ ہے کہ ان کی عین زیادہ جانچ کرو انسانی ان کا مکھا ہیں اور زیادہ ثابت ہو گا، اسی طرح نارادی و تبلیغ کی خاص خصیت یہ ہے کہ یہ کبھی امتحان پر پوری نہیں اتری، جہاں انھیں اُزدگر کے یا قریب جا کر دیکھا فرماں کا پردہ فاش ہو جاتا ہے،

(۲) اس میں کلام نہیں لیکن ایک بات ہے اب تک مقدمات میں نظر نہیں آئی، اس وقت تک تو نتائج دیر و زدہ کی محنت ہیں مجھے بالکل شیہ نہیں ہوتا لیکن جب تو وہ مخون طبق نہیں رہتے اوس وقت مجھے نلسنے مودجہ کی تعلیمات اس قدر صاف صریح و قطعی معلوم ہوتے لگتی ہیں کہ اون سے ہٹنے کو بھی نہیں چاہتا،

ن، آپ کی مراد کن تعلیمات سے ہے؟

۱۔ وہ تعلیم حوصلات و تصورات کی تکوین سے متعلق ہے،

ن، وہ کیا ہے ذرا بیان فرمائے،

۱۔ وہ نظر یہ ہے کہ دماغ کا ایک خاص حصہ روح کا مستقر ہے، بہمان سے اعصاب نکل کر سارے ہم میں دوڑ سے ہوئے ہیں، مختلف اشار خارجی، آلات حواس کو مختلف طریقوں پر متاثر کرتے ہیں اجنب سے اعصاب میں توجہات میدا ہو جاتے ہیں، اور یہ توجہات جب اعصاب کی وساحت سے دماغ کے اس حصہ تک پہنچتے ہیں، تو مستقر ہے روح کا تو انھیں کے اڑسے مختلف تصورات و بہود میں آ جاتے ہیں،

ن۔ اور آپ کے نزدیک اس بیان سے کوئی تصویرات کی توجیہ ہو جاتی ہے۔

۱۔ ہاں کیون ہے کیا آپ کو اس میں کچھ کلام ہے؟

ن۔ خیر، پہلے آپ اپنا مفہوم مجھے اپنی طرح بھیاد بخیر، آپ فرماتے ہیں کہ دماغ میں جو نظر پیدا ہوتے ہیں وہ تکوین تصویرات کے اس بیان و بیان ہوتے ہیں مگر یہ ارشاد ہو کہ "دماغ اسے آپ کرنی شے محسوس مراد ہیتے ہیں"۔

۲۔ اور کیا آپ کے نزدیک اس کے سوابی کچھ اور مراد ہو سکتی ہے؟

ن۔ مگر ایسا محسوسہ توبہ کی سبب براہ راست اور اکیں آجاتی ہیں اور جو شے براہ راست اور اکیں آجاتی وہ تھوڑا ہے اور تھوڑا ہے اس کا دلکش و خارجی نہیں بلکہ مخفی ہے اور سب مقدمات کو آپ سے تسلیم ہی کر دیکھتے ہیں۔

۳۔ ہاں اور اس میں کب اس سے باہر ہوتا ہوئے؟

ن۔ میں لازم آیا کہ دماغ کا وجود بھی عین اُنہی ہے، آپ یہ فرمائیں کہ کیا آپ کے خیال میں یہ ممکن ہے کہ ایک ستر قشی شے یا تصویر تمام دلکش تصویرات کا باعث ہو؟ اور اگر آپ اسے کہیں لگتے ہیں تو پھر اسی سے کہ خدا اس تصویر اساتی یا دماغ کی تکوین کا نہ سے ہوئے؟

۴۔ میں تصویرات کا بیٹھا اُس دماغ کو نہیں سمجھتا جس کا حس سے اور اکیں ہوتا ہو اس لئے کہ وہ تواندی تصویرات محسوسہ کا ایک بھوکھ ہے، بلکہ بیری مراد اوس دماغ سے ہے تو اسے بھلی میں ہے،

ف، لیکن اگر اسیا در کہ کا آپ و جو ذہنی تسلیم کر جائے، میں تو بیشہ یہ بات اسیا متحملہ پر بھی صادر آتی ہے،

۱- ہاں پر تو ہے،

ف، توجہ ہے تو اپنا پھر اسی پھلی بات پر فاکم رہے جسی آپ کا دعویٰ سر یا کہ تصورات کی تکوین اور ایک تصور ٹین تصورات ہونے سے ہوئی ہی خواہ یہ تصور درکار ہو یا ایجاد،

۲- اب تو مجھے بھی اپنے دھوئی کی صحت یعنی شکر ہونے لگا،

ف، دیکھئے جب یہ مسلم ہے کہ روح کے علاوہ جو کچھ بھی ہمارے علم و فکر میں آیا تو تصورات ہی ہیں، تو اب سوال یہ ہے کہ اگر یقین آپ کے تمام تصورات کی علت نہ تو دماغ ہوتے ہیں، تو خود یہ دماغ ایک تصور ہے یا نہیں، جاگر ہے تو اس کے مفہوم ہوئے کہ ایک خاص تصور بر جیب دوسرا سے تصورات منسلک ہوتے ہیں تو اس تصور کی تکوین ہوتی ہے، جو براہمی اہم دلائل ہے، اور اگر یہ کہتے کہ دماغ، تصوری نہیں ہے، تو یہ دعویٰ اکا سرسے سے ہے جسی ہوگا،

۳- ہاں آپ تو مجھے صاف طور پر اپنے دھوئی کی لونیت نظر آنے لگی ایک بالکل بے مذکا اسے کی بات ہے،

(۲۷) خدا، خیر اب اسکو زیادہ اہم ہے، تو مجھے یہ تو مکمل ہوئی بات ہو کہ جسی

تھیات سے کسی ذی عقل کو اشیٰ نہیں ہوتی، جلسا آپ ہی تباہی کے اعصاب کے

تلوخ، اور نگ یا آواز کے احساس میں کوئی علاقہ، کوئی مناسبت ہو؟ یہ کسی طرح خال  
میں آتا ہے کہ چیات مخلوق ہوں تو یہ عصبی کے؟

۱۔ میں کیا کوون کہ پہلے مجھے اس خال کی ہمیلت اس قدر کیون نظر نہ آئی؟  
ت۔ بہر حال اب تو آپ اس کے قائل ہوئے کہ ایسا محسوسہ کا کوئی وجود حقیقی نہ  
ہوتا، اور گویا آپ پورے تسلیک ہٹھےے

۲۔ ان اب تو یہی ماننا پڑتا ہے

۳۔ وہ گرد نکھلے کیا آپ کو اپنے لگو پیش ہرثے میں قدرت کر دگار کا جلوہ ہے

آتا ہے یہ اہلہ ماہ ہوا سبزہ ایسے سر سبز کلر ایسا بہ شادا بہ چین، یہ بہتا ہوا دریا، یہ صاف و  
روان چشمہ کیا یہ چیزیں آپ کے قلب میں فرحت، انکھوں میں نور اور روح میں وجود نہیں  
پیدا کرتیں، اور پھر یہ نی دوق صحراء یہ بلند والا پہاڑیا یہ زخاریمند ریکا ان کے نظارے  
سے آپ کے دل پر ہمیلت و رعب نہیں طاری ہوتا، یہ صبح کی صبحات اشہب کی ملاحت،  
موکون کا تغیر و تبدل، ان میں سے ہر چیز کی قدر دلکش ہوتی ہے، اور پھر سن و جمال کو  
بھی جانے دیکھے، یہ دیکھنے کہ ہرثے میں صفت و حکمت کا جلوہ کیسا نظر آرہا ہے اجدا  
نیا نامات، حیوانات میں سے جو شے کو بھی اٹھا لیجے، ہرثے لی ترکیب، ساخت و ترتیب  
میں حکمت بالغہ و صفت کاملہ کے آثار نظر آئیں گے، ہو جو دات ارض سے بھی قطع نظر  
کر کے ذرا عالم بالا کی طرف نکاہ اٹھائیے تو وہاں بیھر ہر قدم پر یہی تماشانظر آیا  
یہ صفت نسلکوں جس میں جو اہمیت بڑھے ہوئے ہیں ایسی سمجھنے کو متاثر کرنے والی ہو؛ یہ

اُن تاب و ماتاب اور پھر یہ شیار تارے بھو و در سے کئے ہی پھر لے ملکوں ہوئے ہیں مگر  
بدرین سے دیکھنے تو علیم اشان کرے ہیں جو اپنے اپنے نئی امرکار نظمات میں پڑھے  
کھوم رہے ہیں ان عرض یہ سارا کارہا کا نتائج اس قدر دیکھنے تو علیم اشان ہے کہ نہ حک  
اوں کی سیاسیں کر سکتے ہیں، اور زندگی اوں کا احاطہ کر سکتا ہو، لیکن باقین ہمارے اس کا ایک  
ایک روزہ سخت و حکمت کا جلاہ گاہ ہے انظمہ ماتاب و فریب ایک ایک شے سے  
عیان ہی، لیا ایس کے نزدیک اس علیم اشان نظام حیثیت کو حیثیت سے نہیں مجھنا  
چاہزہ ہو گا، لیا ایس کے نزدیک شکل کا یہ فتویٰ دست سے کہ یہ جو کچھ شوہر ہو یا اس  
یہ سب حسن ایک فریب یا دھرکہ ہے اور کیا یہ خیال ہر ذی عقل کے نزدیک جعل و حکم  
نہ ہو گا؟

اے بچے اس سے بچت نہیں کسی کے نزدیک یہ خیال کیسا ہو گا، لیکن اے تو بھال  
اُسے لونو کم ہی نہیں سکتے، ہیری تکمیں کے لئے یہ کیا کم ہے کہ اپنی بھی دی شکل ہیں،  
جیسا کہ ہیں ہوں)

ف اس سے تو جیسا بین تفقی نہیں،

اے کیا فرمایا ایس نے ہی اسی مقدرات تو خود اس نے بیش کے جھکھڑیاں تسلیم  
کرنا رہا، اور اونت سے جیسا بھی نیا نات الزم اُسے لگے تو اپنے کنارہ کش ہوئے جائے ہیں؛

یا خوب، یا نشاستھے،

(۵) ن لیکن یہ صحیح نہیں کہ ہیرے پیش کردہ مقدرات اپنے کو نکل کی جانب

مودی ہوئے، یہ تو اپنی نے فرمایا تھا کہ اس شیار مخصوصہ کا وجوہ حقیقی ذہن سے خارج اور قائم بالذات ہوتا ہے، اور وجوہ حالات لازم ارہے ہیں وہ سب ایسین مقدمات کی بناء پر آرہے ہیں، اور اسی بناء پر آپ کو تنگلگ کا قائل ہونا پڑا، لیکن میں تو سرکے ان اصول ہی کا قائل نہیں ہوا، میں تو ان مقدمات کی بناء پر چین اپ تسلیم کر چکے ہیں، برابر یہ کہتا چلا آ رہا ہوں کہ اس شیار مخصوصہ کا تامثرو ہو دیتی ہوئی، میں نے اون کی وائیسٹ سے کہی انکار نہیں کیا، مگر چون کوہاون کا وجوہ شخص میرے تھیں کا پابند نہیں بلکہ میرے اور اک میں نے نہ آئنے سے بالکل قطع نظر کر کے بھی قائم رہتا ہے، اس لئے لامال یہ مانتا پڑیا گا کہ کوئی اور نفس یا ذہن موجود ہے جو اون کے وجوہ کا حامل ہے پس جس حد تک کائنات مادی کا وجوہ حقیقی ہے، اسی حد تک پہنچنی ہو کہ ایک غیر محدود و اجب الوجود روح بھی موجود ہے جو اس کائنات مادی کی حامل ہے۔

۱- راہ کیا نئی بات آپ نے نکالی! اے صاحب اس پر تو صرف میرا کیا ہعنی تمام سیکھن کا شروع سے اعتماد ہے، اور ایکیلے سیکھوں کی کی تھیں ہے، ہر خدا پرست اسے مانتا چلا آ رہا ہو کہ خدا عالم الخیب و حادی گل ہی،

(۲) ف، کیا آپ نے میرے خیال اور دنیا کے عام اعتماد کے دریان ایک دین فرق پر غور نہیں کیں، لوگ ہم و مذرا کے صفات علم و اور اک کو اس لئے تسلیم کرنے

لئے ہی جب یہ سہم ہو کہ کائنات کا وجوہ شرط طبکی نفس پاروں مدد کر پڑا ہے ظاہر ہے کہ وہ نہ مدد کر میرا آپ کیا نہیں دیکھا

ہیں تو لازمی تھی پہنچا کر دلخیس ہے کہ جو مہمیں ہو تو وہ مہمیں ہی ایسی واجب الوجود (راز ترمیح)

ہیں کہ وہ وجود باری کے پیشہ رہی سے قائل ہوتے ہیں، بخلاف اس کے میں وجود باری کا قائل بھی اس دلیل سے ہوتا ہوں کہ کائنات مادی کا وجود اس کا مستلزم ہے کہ ذات باری اس کے علم اور اک کے لئے ہوئے ہوئے

۱۔ لیکن خیال اس سے کیا بحث ہے جب خیال ایک ہے تو اس سے کیا غرض کہ پیدا کیں طریقے ہوں،

(۲) و، مگر نہیں یہ بھی صحیح نہیں کہ خیال ایک سے، فلاسفہ تو اس کے قائل ہیں، کہ خدا جسم مادی کا اور اک کرتا ہو، تاہم یہ جسم مادی کسی نفس مدرک سے بالکل علیحدہ و سے واسطہ ہو کر ایک مستقل و ذاتی وجود بھی رکھتے ہیں، حالانکہ میں اس کا قطعی منکر ہوں اور پھر کیا آپ کو ان دو مقولوں میں میں وصیع فرق نہیں لظفرناہی، ایک یہ کہ ۱۔

ذات باری کا وجود ہے اس لئے وہ نام اشیا کا اور اک بھی کرتا ہو، دوسرے کہ ۱۔

اشیا، مدرک کا وجود واقعی ہے، تو لامحالہ ان کے اور اک کے لئے ایک خیر خدود نفس مدرک بھی ہونا چاہئے، اس سے یہ ثابت ہو کہ ایک خیر خدود نفس مدرک کا وجود ویسا اور یہی خدا ہے،

سلہ گویا دوسروں کے لئے جو دلیل ہے میرے لئے وہ نیچہ ہے، اور وجود دوسروں کے لئے نیچہ ہے، وہ میرے لئے دلیل ہے، (از مرجم)

اب تک فلاسفہ و بودباری پر کائنات کی نظم و صفت سے استدلال کرتے آئے ہیں، وہ بودباری سے متعلق اول کی سختمان تین دلیل اعلیٰ کی صفت و حکمت ہیں جو جملہ نظم و ترتیب رہی ہیں، لیکن یہاں آپکے نزدیک یہ کیا کچھ حکم ہے کہ اس جدید طریقہ سے خدا کا وجود بڑی ایسا استارج ہو جاتا ہے، میرے طرز استدلال کے مطابق ترتیب یہ ہے

(۱) کائنات خارجی نام ہے جو سمات کا بوساطت ہو اس،

(۲) رسالت ہو اس سے بھر تصورات کے اور پچھے جو سوں ہوں ہو سکتا (گویا کائنات نام ہے جو بعین تصورات کا)

(۳) تصورات کا وجود صرف نفس مدرکہ ہے ہو سکتا ہے، (اور یہی نفس مدرکہ کا خدا ہے) میرے زوکیک تو اس آسان و بڑی بیان و لیل سے بیش کسی بحیدہ و طویل بحث کے اور بیش مختل علم سے کائنات کے نظام و صفت کی مدد لانے کے آپ اکاڑ کے چڑوں سے بالکل محظوظ رہ سکتے ہیں، اور صرف اس کھلی ہوئی حقیقت کے سہارے پرکہ بدترین بیرونی نظم و غیر مرتب کائنات کا درجہ درجی نفس مدرکہ کے روپ در کا مستلزم ہے، خدا پرستی کو حاصل ہے اپنے پرست کے مقابلہ میں نہایت ہلیکا کیسا تھکر سکتے ہیں خواہ اک کے مقابلہ میں کوئی دو روسلسل کا معتقد ہو، خواہ بخوبی اتفاق کا قائل ہو، اور خواہ دینی

لہ دینی (۱۴۱۹ء تا ۱۵۸۲ء) میں کا ایک خیر مرد فلسفی و صرف و جو کافی قیاد اور اس کا سلسلہ کر بالکل مکن ہے کہ ایک شے عقل نے ثابت ہو لیکن عینہ اس کا تسلیم کرنا ضروری ہے، لیکن ملے اخراج کیا

یعنی اس کے سوچ پر چھڑایا، م)

ہے بس، واسپینیورزا کے ہنوزات ہرن، کیا ان رہبران ضمادات میں سے کوئی بھی یہ تصور کر سکتا ہے کہ کوئی بدقسم سے بر قطبی چنان، سیاہان نہیں، بلکہ کوئی انتہائی خیر درتب و پر اگنہ اجتماع زرات، غرض کوئی شے راتمی و فرضی یعنی ایک نفس مدرک کے موجود ہو سکتی ہے؟ یہ باطل پرست خود ہی اپنے دل پر ہاتھ کر کے ایمان سے تباہیں کہ بھی بھی وہ ایسے تصور پر قادر ہو سکتے ہیں؟ اور اگر نہیں ہو سکتے تو اپنی حاصلت پر شرمنی غرض اس طرح بجٹ کا سارا فیصلہ خود ہمارے خالیین کے لامتحاً حاصل ہے اور یہ نہیں جانتا اس سے زیادہ اسی شے کے بدیہی ابرہملاں ہونے کا کیا ثبوت ہو سکتا ہے کہ جس شے کو اعتماد وہ تسلیم کرتا ہے اُس کے تصور ہی سے اس کا ذہن فاصلہ، (۸) فٹ، اس میں شرمنہ نہیں کہ آپ نے جو خیال پیش کیا ہے اس سے بڑیب کی زبردست تائید ہوتی ہے، لیکن کیا آپ کے زد پاک یہ خیال متاخریں کے اس عقیدہ سے ملتا جلتا نہیں جس کا حاصل یہ ہے کہ ہر شے خدا میں نظر آتی ہے، فٹ، ہاں اس مسئلہ کو مین بھنا چاہتا ہوں ذرا تشریع تو فرمائیے، اس ان کا قول یہ ہے کہ روایت بوجہ غیر مادی ہونے کے موجودات مادی کے برداشت اور اس کرنسی کے مقابل ہے اس سلسلے لامحال وہ ہستی ایزو دی کی وسات

سلسلہ بس (۱۴۶۹ء تا ۱۴۷۰ء) گھستران کا زبردست تلفی، اس کا رجحان مسلک مادیست کی جانب تھا، لہ اپینیورزا، (۱۴۷۰ء تا ۱۴۷۱ء) اسکو وہ یورپی فلسفہ، ایک زبردست نظام نظر فراہم اس کا مسلک تھے حدت، وجود و مادیت کے بینا میں بھگنا جانا ہوا،

سے اور اک کرتی ہے جو خود روحانی ہے، اس نے روح کے اور اک میں براہ راست آجی جاتی ہے، اس کے علاوہ ذات خالی میں تمام مخلوق کے متناسب قوی موجوں پر اور نفس مدر کہ اسی بوجو سر بر زو ای کا زلم رہا ہے، اس نے اس میں بھی لازمی طور پر جملہ اشیا کا نات کے اور اک کی قابلیت بھی ہے،

نہ میں نہیں بھا کے نصوات بھوتا مسٹر ایک بھول وغیر عالی چیز ہیں، کیونکہ اس ذات باری کا جو ہر یا جزو ہو سکتے ہیں، جو ایک ہستی الطیف افعال و ناقابل تحریک ہے اس تطہیر پر سبیل کا احترامات وار ہوتے ہیں، لیکن میں اتنے ہی کھنپر قائم کرنا ہون کے جو جو احوالات عام خیالات کی بنا پر جس کی رو سے کائنات کا وہ دلش مدر کے خابخ وغیر متعلق ہے لازم آتے ہیں، وہ رہے سب اس عتیدہ سے بھی لازم آتے ہیں، اور ان کے علاوہ اس میں ایک دریں نفس یہ ہے کہ اس کے محبوب کائنات مادی کا وہ دعہ اور لاحصل ٹھہریاتا ہے، فرایحال تو فرمائیے کہ ذات باری سے مستلقی یہ کتنا برا نفس ہے، کہ اوس نے سارے عالم کو بیکار و عجیث پیدا کی، در آنچا لیکہ کائنات کی ادنی سے ادنی شے کی لاحصل تخلیق یا کسی شے کی تخلیق میں جیا سے ممکن العمل آسان طریقوں کے وثوار بمحیہ و سائل کی و ساطت ہی اون کی تنتیقیں کے لئے کافی ہے،

۱- تو کیا آپ اس رلے کے منکر ہیں کہ ہم ہر شے خدا ہیں و کہتے ہیں این تو سمجھتا تھا کہ آپ کا بھی کچھ ایسا ہی خیال ہے،

ت، دنیا میں رلے تو بھی رکھتے ہیں، لیکن خود نکر سے کام لیتے و لے شاہزادہ نادری ہوتے ہیں، اسی لے خالات ہیں اس قدر گڑ بڑا اور انتشار و اربعہ ہوتا ہے، اور اس بنایر یہ امر مطلق حیرت انگیز نہیں کہ جو خالات حقیقت باہم متعاد ہیں، وہ عام لوگوں کے نزدیک ایک سمجھ لے جائیں، چنانچہ مجھے یہ مطلق جب نہ گا کہ مجھے اور ملکر اس کو مسجد انجیال سمجھ لیا جائے، حالانکہ میرے اور اس کے خالات ہیں زمین و آسمان کا فرقہ ہے، وہ اپنے فلسفہ کی عمارت تصورات کی وجہ پر قائم کرتا ہے ایں سر سے اس کا منکر ہون، وہ ایک بالکل مستقل بالالات عالم خارجی کا قابل ہے مجھے اس سے انکار ہے، وہ یہ کہتا ہے کہ جو اس فریب دیتے ہیں، اور اجسام کی حقیقی شکل و صورت کا یہیں علم نہیں ہو سکتا، مجھے ان یہیں سے کوئی شے تسلیم نہیں، عرض یہ کہ میرے اُس کے بعد المشرقین ہے، بے شہر اخیل مقدس کے اس ارشاد پر میرا بیان ہے کہ "خدا میں ہم رہتے ہیں اور اپنا وجود رکھتے ہیں، لیکن ہر شے کو جو ہر ربانی میں پکھنا دوسری بات ہے، اور اس سے مجھے قطعی اختلاف ہے میں اپنے سلک کو محضرا یوں بیان کر سکتا ہوں ।-

یہ سلک ہے کہ میرے درکات مخفی میرے تصورات ہیں، اور تصور کا وجود دوست اسی میں ہونا ممکن ہے، ایسی سلک ہے کہ میں اپنے درکات کا خالی نہیں، ان کا وجود میرے وجود پر خص نہیں، ایسی سلک کے قضا ہو جائے سے فنا نہیں ہنگے، اور

لہ ایک قدر فریخ فلسفی، دیکارٹ کا شاگرد اور

نہ میں اس پر قادر ہو سکتا ہوں کہ اپنے حب ارادہ و مرضی ہب اور جو تصور چاہوں پیدا کر لے اس سے لازمی نیچہ یہ نکلا کر یہ تصورات کسی بالا تر فسی مارکہ میں موجود ہیں، اور ان کو میرے نفس میں لائے پر قادر و متفہمت ہے، میرا دعویٰ ہے کہ چو جیزین براہ راست اور اک میں ایسیں، وہی تصورات میں، خواہ اخین کسی نام سے موسوم کیا جائے، اور ظاہر ہے کہ تصورات و حیات کا مستقر نفس ہی ہو سکتا ہے، یا آپ کے خیال میں یہ آسکتا ہے کہ تصورات کا وجود، نفس یا درج کے مستقر کے علاوہ بھی کہیں ہونا ممکن ہے؟

۱۔ نہیں یہ تو کسی کے خیال میں نہیں آسکتا،

ف، لیکن اس کے مقابلہ میں یہ بآسانی ہر شخص کے خیال میں آسکتا ہو کہ تصورات کا وجود درجہ ہی میں اور درجہ ای سے ہوتا ہے اور حقیقت ہیں ہر وقت اس کا ذاتی تحریر ہوتا رہتا ہے، اسلئے کہ یہ تصورات کا ہمیں علم ہوتا ہے، اور عرب ہم، یہی چاہے ہیں اپنی قوت ارادی کی مدد سے ان میں پر قسم کے توزع پیدا کر لیتے ہیں، اور اپنے تھیلہ کے سامنے لے آتے ہیں، کوئی ضرور ہے کہ تھیلہ کے پیدا کردہ تصورات یا ایسا خیالی اس قدر واضح، روشن اور پارتوی نہیں ہوتے، جبکہ تو اس کے پیدا کردہ تصورات یعنی ایسا حقیقی، اس سے یہ صاف نیچہ نکلتا ہے کہ کوئی نفس بخود صفر نہ میکر دی، جو ہم میں ہر سخط وہر ان یہ تصورات دار اکات پیدا کرتا رہتا ہے، اور ان تصورات میں جو توزع نہیں و ترتیب قائم ہے اس سے یہ نیچہ نکلتا ہے کہ ان کا خالق حکیم کل، قاد مطلق، وغیر عجیز ہے ایسے مضموم میں آپ کو غلط اتفاق نہ ہوادیکھئے، میں نہیں کہتا کہ میں موجودات کا

اور اک اس سیلیٹ سے کرتا ہون کہ وہ بخوبی خاتم ہیں، یہ دعویٰ یہ ری فلم سے بالآخر ہے، میں صرف اس کا دعیٰ ہون کہ موجودات مدرک کا علم ہماری قوت فلم کے ذریعے سے ہوتا ہے اور اون کی آفیش ایکس روح مطلق کے ارادہ سے ہوتی ہے، کیا آپ کے نزدیک یہ دعویٰ بدیٰی ثابت نہیں؟ کیا آپ کے نزدیک اس دعویٰ میں اُس سے ایک فرد ہی نہ رہے، جس کی تصدیق ہمیں مطالعہ باطن کی طرف رجوع کرنے سے ہر وقت ہوتی رہتی ہے،

(۸) ۱۔ میں آپ کا مطلب خوب سمجھ گی، میں تسلیم کرتا ہون کہ آپ وجود باری کا جو ثبوت و سے رہتے ہیں اور جس قدر حیرت انگیز ہے اسی قدر بڑی بھی ہو، لیکن خدا کا وجود بطور موجودات کی علمت اولیٰ کے تسلیم کرنے کے باوجود دیکھا یہ ممکن نہیں کہ ارادہ و تصورات کے علاوہ کائنات میں ایک تیسری شے کا بھی وجود ہو، کیا تصورات کیلئے ایک سبب ضمای و خلت قریبہ کا ہونا ممکن نہیں؟ اور اسی کا نام ماہد ہے،

ن، ایک سی بات کی کہاں تک تکوڑ کے جاؤں، خیر کا بس بار بھر کی، آپ یہ تو تسلیم اسی کر پکھی ہیں کہ جو چیز میں براہ راست ہواں سے دریافت ہوتی ہیں اون کا وجود خالی (یعنی نفس سے خارج) نہیں ہوتا، اور یہی تسلیم ہو جکہ اس کو جو شے تو اس سے دریافت ہوتی ہے وہ براہ راست ہی دریافت ہوتی ہے، اس لئے مددگار تجویزات میں سے کوئی اسے ایسی نہیں جو وجود خارجی رکھتی ہے، اور اگر بقول آپ کے ماہد کا وجود خارجی ہے تو لا جمال وہ ایسی شے ہو گی جو ہواں سے نہیں بلکہ عقل سے دریافت ہوتی ہو گی، مثاہدہ نہیں

بلکہ استدلال سے معلوم ہوتی ہوگی،

ا۔ بیشک،

ف، قاب خدا را فرمائیے کہ وہ داد دیکھ کیا استدلال آپ پیش کرتے ہیں،  
ا۔ دلیل یہ ہے کہ میرے ذہن میں یکروں طرح کے تصورات پیدا ہوتے  
رہتے ہیں، جن کی علت میں خود نہیں ہوتا، یہ بھی ظاہر ہے کہ وہ خود بھی اپنی علت نہیں ہوتی  
نہ ایک دوسرے کی علت ہوتے ہیں، اور نہ یہ ہو سکتا ہو کہ وہ بلا علت خود پیدا ہوئے  
ہیں، اس لئے کہ وہ بالکل عین غالی غیر مختار و عارضی ہوتے ہیں، اس سے معلوم ہوا کہ ان کی  
کوئی خارجی علت ضرور ہوگی، یعنی نفس و تصور و دلنوٹ کے علاوہ، ارمایہ کہ اس علت کی تفصیلی  
نامہیت کیا ہے، تو اس سے میں خود بھی واقعہ نہیں تاہم اس کے وجود سے انکا نہیں ہو سکتا  
اور اسی علت تصورات کا نام میں مادہ رکھتا ہوں،

ج۔ اچھا ہے یہ تو فرمائیے کہ ہر زبان میں ہر لفظ کے کچھ معنی مقرر ہوتے ہیں، یا یون  
ہی ہر شخص مجاز ہے کہ جس لفظ کے جو معنی چاہے لیے، افسر کیجئے کہ ایک سیاست یہ ہیاں  
کرے کہ فلاں ملک میں لوگ اگل پر یتھر کی گزندگی کے لئے جاتے ہیں، اور اپنے ذہن میں  
اگل کے معنی پانی کے لئے یا یہ کہ کہ فلاں ملک میں درخت اپنے دوسروں پر عکت کرتے  
ہیں، اور درخت سے انسان مراد ہے، تو آپ کا اس کے طرز عمل کے معنی کیا چاہیں  
ہو گا؟

ا۔ یہی ہو گا کہ نہایت بھل ہوا ہر زبان میں ایک متفقہ و متعارف تہمت ہوتا ہے

جو شخص اس سے ہٹ کر افاظ کے نئے معنی تراثتا ہے، وہ یعنیاً زیان کا عمل استعمال کرتا ہے جس سے سوا اس کے کوئی لفظی زیارات میں اضافہ ہوا اور کوئی فائدہ نہیں، اب یہ فرمائیے کہ عام بول چال میں مادہ کا کیا نہ فرم ہے؟ یہی نہ کہ وہ ایک زی امداد، ٹھوس، حرکت پذیر بے شور و غیر فعال جسم ہے، یا کچھ اور؟ ۱۔ بالکل یہی،

۲۔ مگر اسی ستی کے وجود کا عدم امکان بخوبی ثابت ہو چکا ہے، اور یقیناً چال ایسی ستی موجود ہو جی تو ہو شے غیر فعال ہے، وہ سب کیوں نہ کرن سکتی ہے؟ اور ہو شے کیوں شور ہے، وہ شور کیوں نہ کر سکتی ہے؟ یہ سب سہمہ مان ہے کہ آپ لخت عام کے خلاف مادہ کے ایک نئے معنی لین، اور یہ دعویٰ کریں کہ وہ ایک غیر مرتدا صاحب شور و فعال ستی ہے، لیکن ابھی آپ خود یہی اس لخت آفرینی کو نہایت ہمیں قرار دیجیے ہیں، آپ جس حد تک مظاہر نظرت کے مطابع سے یہ استدال کرتے ہیں، کہ کوئی ان کا سبب بھی نہیں آپ سے متفق ہوں، لیکن جب آپ اس علت کو مادہ کے لقب سے موسوم کرنے لگتے ہیں، تو ہماری آپ کی رائین جدا ہو جاتی ہیں،

۳۔ ایک حد تک آپ کا فرمانا بایا ہے، لیکن آپ خالیٰ میرا فرم پوری طرح نہیں سمجھے، میں اس کا ہم گز منکر نہیں، کہ خدا یا درج مطلق، کائنات کی علت اولیٰ ہو، میں صرف یہ کہتا ہوں کہ اس سے نیچے اتر کر ایک اضافی و فریبی حیثیت سے مادہ کوئی علت کا ثابت کر سکتے ہیں کہ یہ اور یہ تصورات میں ہیں جو ہو، ارادہ یا قوت روحانی کی بنا پر نہیں بلکہ

اس وقت سے جو مادہ کے مادہ مخصوص ہو یعنی حرکت،

ف- میں دیکھتا ہوں کہ آپ بار بار اسی ابتدائی مناظر میں بھی جانتے ہیں یعنی حرکت پڑرا اور (اس لئے) مقدار جسم کے وحد خارجی کے قابل ہو جاتے ہیں حالانکہ اس کا بطلان ہی سی صحت میں پری وضاحت و تطبیق کے ساتھ ہو چکا ہے، مہاذ المد کیا آپ یہ چاہتے ہیں، کہ آپ اپنے مسلمات سے بار بار سخن ہوتے رہیں، اور میں ہر مرتبہ از سرلو باہمی چھکلی لفڑر دن کا اعادہ کرتا ہوں؟ چیزیں لٹکوں سے قطع نظر کر کے یہ میں آپ سے یہ دریافت کرتا ہوں کہ آیا تصورات تما متر غیر فعال وغیر عالی ہیں یا نہیں؟

ا- یقیناً ہیں،

ف- اور اعراض مخصوصہ؟ یہ تصورات ہی ہیں یا پچھا اور؟

ا- یقیناً تصورات ہیں اس کا لکھنی مرتبہ اقبال کرایہ گا ہے

ف- حرکت کا شمار اعراض مخصوصہ ہیں ہے،

ا- ضرور ہے،

ف- تو لازم آیا کہ حرکت بھی غیر عالی وغیر فعال ہو،

ا- میں اس سے تو یہی اللہم آتا ہے، اور واقعہ بھی یہی ہے کہ جب میں انھی کو حرکت دیتا ہوں تو وہ خود بالکل ایک انتہائی حیثیت رکھتی ہو، اس میں حرکت ہونا یہ رے لاد کا نتیجہ ہے جو عالی ہے،

ف- اب پہلے تو یہ فرمائیے کہ جب حرکت کی محض انتہائی حیثیت رکھی تو کیا آپ کے

نیاں میں بیزارا ہو کے اور کسی شے کی حیثیت فاعلی ہو سکتی ہو، اور اگر بنی ہو سکتی سے تو پھر اسی شے کے وجود کا دعویٰ کرنے سے معنی ہے یا نہیں؟ پھر فرمائیے کہ ان مقامات کو یہ تمہارے کے بعد روح کے ملاوہ کسی اور شے کی جانب علت فاعلی ہونے کا انتساب کرنا ہم اور بے معنی ہے، یا نہیں؟

(۱۱) ا۔ خیر اس سلسلے کو جانے دیجئے، لیکن اگر ماوہ علت کی حیثیت نہ ہو، کھاہو تاہم یہ تمہارے کرنے میں کیا عذر ہو سکتا ہو، کہ وہ ایک اکہ ہے، جو فاعل حیثیت کو افریش تصور میں میں ہوتا ہو،

ف۔ یہ اکہ سے تو اس کی شکل و قطع کیا ہو؟ اس میں لکھی کہا نیاں ہیں، کتنے پیچے ہیں؟ کس طرح حرکت کرتا ہو، فرا اون کی تفصیل تو ارشاد ہو؟

ا۔ یہ تو میں نہیں بتا سکتا، یہ اکہ ایسا ہو جس کے اعراض و ہوہر دو نون نامعلوم ہیں

ف۔ تو گویا یہ ایسی شے ہے، جس کے اجزا نامعلوم ہیں، جس کی شکل نامعلوم ہے،

اور جس کی حرکت نامعلوم ہے،

ا۔ میں تو سمجھتا ہوں کہ وہ شکل و حرکت دونوں سے محروم ہو، اس لئے کہ میں تمہارے کو جھکا ہوں کہ جو ہر جا اس کی عالت ہیں، اعراض محسوسہ کا حالتی نہیں ہو سکتا،

ف۔ مگر ایسے اکہ کا نصویر آپ کے ذہن میں پیدا ہوتا ہو، جو جملہ اعراض محسوسہ یہاں تک کہ امتداد سے عجی محروم ہو؟

ا۔ ہاں اس کا نصویر تو واقعی میرے دامن میں نہیں آتا،

ف۔ پھر آپ کسی دلیل سے اس نامعلوم و ناقابل تصور سے مفرضہ کا دجھو تسلیم کرنے ہیں؟ کیا آپ کے خیال میں خدا اس سے بے بیان ہو گرے تو اس صاحب قدر نہیں رہتا؟ یا جب آپ اپنے ذہن میں کوئی تصور قائم کرتے ہیں تو اس کی دوستی داعیت کو ذاتی طور پر محسوس کرتے ہیں؟

۱۔ آپ ہر دفعہ صحیح سے دلیل کا مطالبہ کرتے ہیں، خدا آپ کے پاس اس کے لئے کیا دلیل ہے؟

ف۔ میرے پاس انکار کے لئے یہ دلیل کافی ہے کہ اس کے اثاثت کی کوئی دلیل موجود نہیں،

آپ خیر دلیل تو کیا پیش کریں گے غضب تو یہ ہے کہ جس شے کے وجود کا دعوی کرتے ہیں، اور اس کی باہمیہ تک نہیں پہنچتے کہ وہ یہ کیا اور خود یہم کرتے ہیں کہ اسکی بابت ذہن میں کوئی تصور ہی نہیں، خدا انور کیجے کہ یہ کسی فلسفی، نہیں بلکہ کسی صحیح اخواز انسان کے شایان ہے، کہ وہ کسی شے کے وجود کا تور مدعی ہو لیکن یہ مطلقاً نہ بیان کر سکے کہ وہ ہے کیا اور اس کا علم کیوں نہ ہوا؟

(۱۷) ۱۔ فرما ٹھہریے، میں جو مادہ کو آلم قرار دیتا ہوں اور پھر اس کے ادھار و خواص نہیں بیان کر سکتا، تو اس کے پہنچنی نہیں کہ میرے ذہن میں مطلقاً اس کا تصور پیدا نہیں ہوتا، میرا مطلب صرف اس تدریس ہے کہ اس آر کی کوئی مخصوص متعین شکل تویرے میں نہیں آتی، لیکن ایک عالم آر کا جو تصور ہو سکتا ہے، وہ میرے ذہن میں

اس کے تعلق ہے ।

ا۔ اگر یہ ثابت ہو جائے تو یہ نور اپنے دعویٰ سے دست بردار ہو جاؤ گا،

ف۔ الہ کے تصور عام سے آپ کی کیا مراد ہے؟

ا۔ وہ خصلہ جو تمام آلات میں مشترک ہیں، اولن کا تصور،

ن۔ تمام آلات میں تو بھروسے مشترک ہے وہ یہ ہے کہ اولن کا استعمال صرف

اویٰ حالت ہیں ہوتا ہے، جب تہماں ہماری قوت ارادی سے کام نہیں چلتا، میں اپنی ایسی

کوڑکت دینے میں کبھی بھی الہ کی مدد نہیں لیتا، اس لئے کہ اس کے لئے ارادہ کافی ہو گیا

الہ کی درخت کو جڑ سے اکھاڑنا ایسی چنان کو اوس کی جگہ سے ہماں مقصود ہو تو بے شہر

کی الہ کی مدد لینا پڑے گی، کیا آپ اس بخوبی کے خلاف کوئی ایسی مشاہدے کئے ہیں، جیسیں

نا عمل کے قوت ارادی کے کافی ہونے کے باوجود بھی کسی الہ سے کام لیا گیا ہوا

۔ ایسی لذکری مشاہدہ نہیں ملتی،

ف۔ پھر آپ کس بنای پر یہ فرض کرتے ہیں کہ وہ ذات ہر فاقد مطلق ہے، وہ ذات

فی الحال لما برید کی پوری مصدقہ ہے، کیا الہ کی وساطت کی تھا ج ہرگی، اور اگر تھا ج نہیں

ہے تو بلا ضرورت اس کے استعمال سے کیا حاصل، اس بخاطر سے میرے ہنال میں آپ کو بھی

تسلیم کرنا پڑے گا کہ الہ کی وساطت حق تعالیٰ کی قدرت کاملہ کے تخلی کے منافی ہے اب آپ کو

حسب وعدہ اپنے دعویٰ سے دست بردار ہو جانا چاہئے،

ا۔ ہاں اس کا برجہہ جواب تو واقعی مجھے نہیں سوچتا،

ن۔ یہی نزدیک صد اقت جوان بھی نظر آجائے، اُسے قول کر لینے کیا تھا  
یو جانا چاہئے اسیں شہر نہیں ہم سب آلات کو کام میں لاتے ہیں، مگر کیون؟ محض اس طے کرنا ہر کو  
وقتیں ناچیں ہیں، آلات کا استعمال صریحیاً اس امر پر دلالت کرتا ہو، کہ فاعل قادر طبقی نہیں، اسی  
اسے اپنے مقاصد کے حصول کیلئے وسائل و آلات تلاش کرنا ہوتے ہیں، جس سے پر صاف  
نیچہ نکالا ہو کہ فاعل اولی ہے، اسے کسی آرے پار اس طے کی حاجت نہیں ہو سکتی، اس قادر طبقی  
کی شان کا پسین اقتضائیہ، کچھ بھی وہ کوئی ارادہ کرتا ہو، جو اس کا لفڑا بھی ہو جانا ہے،  
اسے کسی آرے استھانت کی حاجت نہیں، اور یہ آلات جو ایساں کو مرد دیتے ہیں، تو وہ بھی  
اس خیست سے نہیں کروں ہیں بذات خود کوئی قوت نا ملہ ہو جو دہنے بلکہ محض اس طے کے  
قانون فطرت سے اخیل یونی دھنال دیا ہی، اور ان میں ہے قوت اسی عمل نے دیتے  
کہ رکھی ہے، اج خود ہر طرح کے لفڑ صحف سے سہرا دیتے ہے،

(۱۳) ۱۔ اچھا ہے اب اس ذوقی سے دست بردار ہوتا ہوں کہ مادہ کوئی الہ ہی  
لیکن اس کا یطلب نہیں کہ میں اپنے مادہ کے درجہ کا مکر ہو جانا ہوں اس لئے کہ مکن ہے  
کہ مادہ کی خیست ایک محل یا سوت کی ہو۔

ن۔ سما و اندرا آپس کتنی باتیں بدل لے ہیں، مگر اب بھی مادہ کے سدم کا اور اپنی  
کرنا چاہئے، قواعد مناظرہ کی رو سے چھے پورا ہی ماحصل ہو کہ آپ پر بخت گرفت کر دن لیکن  
چیزوں پر ہٹن چاہتا ہے، میا صرف پورا یقیت کرنا چاہتا ہوں کہ جب آپس مادہ کا علت نہ ہو نا  
لیکم کر سچے تو اس سے آپ کی کیا فراہد ہے، کہ وہ محل ہے، اور پھر محل کا مفہوم سمجھانے کے

بعد یہ بھی ارشاد ہو گہہ ماوہ کو محل تصورات تسلیم کرنے کی دلیل کیا ہو؟

۱۔ اب آپ کے پہلے سوال کا تو یہ جواب ہو کہ محل سے یہری مراد ایک بنے شعور دغیر فال ہستی ہے، جس کی موجودگی میں خدا ہمارے نفوس میں تصورات کو خلیٰ کرتا ہے،

۲۔ اور اس غیر حاس وغیر فال ہستی کی ماہیت؟

۳۔ ماہیت کا مجھے علم نہیں،

۴۔ ابھا ایسے دوسرے سوال کا جواب دیجئے لیں اس مجبول المائت،

پلے شعور وغیر فال ہستی کے وعوہ پر دلیل کیا ہو؟

۵۔ اس جب ہم یہ پاسئے ہیں کہ یہ تصورات سارے دہن میں ایک خالص نظم و ترتیب

کیسا تجہیہ ہوئے ہیں تو قدرہ خیال پیدا ہوتا ہو کہ ان کی آفرینش کے کچھ میعنی و مرتب

موائٹ ہیں،

۶۔ آپ اسے تسلیم کرتے ہیں کہ تصورات کی خالص صرف ذات باری ہے، جو

انھیں ان ان موائٹ پر بختنی کرتی ہے؟

۷۔ ابھی،

۸۔ تو یہ چیزیں بخدا کے سامنے موجود ہیں، مذکور ان کا اور اس کی کرتا ہو گا،

۹۔ ظاہر ہے، دریز وہ اس کے لئے محل ہی کیون ہوں،

۱۰۔ اس قول پر سیدون اعترافات وارد ہوئے ہیں، ان سے قطع نظر کر کے

کیا سلسلہ تصورات کی ترتیب و خوش نظری کو حل کرنے کے لئے بعض ذات باری کی گفتگت

بالغہ و صفت کاملہ ناکافی ہے؟ کیا یہ فرض کرنے سے اس قادر مطہن و حکم کی قویں لازم نہیں آتی، کہ وہ جب مل کا ارادہ کرتا ہے تو اب سے شکر رہتی اُسے متاثر کرتی اور اسے خوش سیلچی سکھاتی ہے؟ اور پھر اگر اپ کے مرضیات نیام بھی کر لے جائیں، تو حاصل ہے یہ سمجھا پڑے بھی و شوار رہ لگا کہ جو حیرن دامت باری کے ادراک میں آجکی میں، بلکہ اس کے لئے موقت نکون تصورات کا کام دے چکی ہیں، کیونکہ اون کا بالکل مستقل و قائم بالذات وجود خارجی ہے کیا جا سکتا ہے،

۱- مان اب تو یہ برق و محل کی تاریخی محل معلوم ہوتی ہے، میں اعزاز کرتا ہوں کہ اب کوئی جواب میرے خیال میں نہیں آتا،

۲- اب اپ کو خود یہ نظر لگا کہ وہ مرد مادی کی اتنی مختلف تحریر کر کے اپ ایسی شے کے وجود کو فرض کر رہے تھے جس کی بابت نہ معلوم ہے کہ وہ کیا ہے؟ اور نہ یہ کیوں نہ ہے؟

(۱۲۲) ۳- میں اماضہ کو نکلا کر مجھے خود اب اپنے گذشتہ عادی میزبان نظر لے لگے یہ ناہم میرا یقین را نہیں ہوا کہ ما دہ کا وجود ہو صدر،

۴- اگر ما دہ موجود رہتے تو اپ کو اس کا حکم کیوں نہ ہے؟ ظاہر ہے کہ وہی طرح ہو سکتا ہے، براہ راست یا بالواسطہ، اگر براہ راست سے تو فرمائیے، کہ حواس بن سکے ذریعہ سے ہوتا ہے، اور ال بالواسطہ سے تو کس استدلال کی ہے؟ یہ سوالات تو ما دہ کے علم و ادراک سے متعلق ہے، اب رہما دہ بذریت خود تو فرمائیے اگر وہ کیا ہے؟ کوئی قابل

ادراک شے ہے، جو سر ہے، ملت ہے، الہ ہے، یا سوتھ ہے، اب ان میں سے ہر شق اختیار کر سکتے ہیں، اور ہر شق کا بطلان ہو چکا ہے جسے خود اپنی تسلیم کر سکتے ہیں، اب اگر کوئی نئی صورت فہم میں آئی تو میں اسے مجھی بخشی سنتے کے لئے تیار ہوں۔

۱۔ مجھے ان شفتوں کے متعلق جو کچھ کہنا خواہ کہہ چکا، اب نہیں جانتا اور کیا کوئی (۱۵) نہ، لیکن باہمہ مادہ کے وجوہ سے انکار کرنے کو اپنی دل نہیں چاہتا، دیکھئے میں اوس کی ایک آسان ترکیب بیان کرنا ہوں، یہ مان لیجئے کہ مادہ کا جو ترویجی تکمیل فرمائیے کہ اپنے کو اس کا علم کیونکر ہوتا ہے، اور اگر نہیں موجود ہے، تو یہی پہ دیکھئے کہ اپنے کے نام تصویرات پرستور قائم رہے ہیں، یا نہیں، یعنی اس کا وجود نہ فوجوں کے سے اپنے کے تصویرات متعلقہ کا سات میں کوئی تغیر تو نہیں ہوتا، ۹

۲۔ یہ تو مجھے بالکل تسلیم ہے کہ مادہ اگر نہیں ہے تو یہی ہمارے درکافت تصویرات پرستور کی رہن گے جو اس وقت ہے، یہی میری مجھ میں نہیں آتا کہ اگر مادہ ہے تو نہیں اس کا ادراک کیونکر ہوتا ہے؟ اور آپ نے میرے پیش کردہ جملہ تصویرات مادہ کی جو ترویجی لی ہے اس کا بھی قائل ہو گیا، لیکن ماوجوں ان سب اختلافات کے میرے ذہن سے یہ خال کی طرح نہیں زائل ہتا کہ کسی نہ کسی میں مادہ کا وجود ہے ضرور اگوں کی مانیست میں نہیں ایک تسلیم کر کوئی،

۳۔ خیر ہے تو میرا سوال نہیں ہے کہ آپ ایک تاحلیم شرکی ہمیت کی کوئی جامد دل نہ تعلیف میرے سامنے پیش کریں، میرا سوال صرف اس قدر ہے کہ اگر وہ جو ہے تو کیا

کی جو ہر کا اعراض و صفات سے بھری ہونا ممکن ہے، اور اگر اس میں اعراض و صفات ہیں تو اس تاریخ کو کہا کیا ہیں؟ یہ بھی نہ سی تو کم از کم اتنا معلوم ہو کہ اس سے کیا مراد ہے کہ مادہ ان کا حال ہوا؟

(۱۶۱) - ان بیلووں پر تو کافی گشکر ہو چکی ہے، اور اب کوئی کہنے والی بات باتی نہیں رہی، آپ کے مزید استفسارات کے جواب میں یہی گذراش ہے کہ اب مادہ کوہرہ پر سمجھتا ہوں اس عرضی اور سیئی ذی شور و نہ ذی امداد، نہ طلت، نہ آلم، نہ محل، بلکہ ان سے الگ ایک چبول الماہیت شے سمجھتا ہوں،

ف - تو گویا اب آپ مادہ کو سیئی محض کا مسراوف تاریخ میں رہے ہیں،  
۱- صرف اس اضافہ کے ساتھ کہ وہ تمام خصوصیات جزوی اعراض و صفات سے پاک ہے،

ف - اس نامعلوم الماہیت مادہ کا وجود ہے کس مقام پر؟  
۱- کیا خوب، آپ اچھی گرفت کرنا چاہتے ہیں، یعنی اگر میں کہوں کہ فضایاں ہوں اس کیا خوب، آپ اچھی گرفت کرنا چاہتے ہیں، یعنی اگر میں کہوں کہ فضایاں ہوں آپ فوراً پیدا ثابت کر دیں گے کہ اس کا وجود محض ذہنی ہو، کیونکہ مکان و فضا کا وجود محض ذہنی ہونا مسلم ہو چکا ہو، لیکن مجھے اپنی ناویقیت کے اظہار میں کوئی باک نہیں، میں صاف اس کا تھا کہ مجھے اسکی مقاہیت کی کوئی تحریک نہیں، صرف اتنا جانتا ہوں کہ فضایاں میں موجود نہیں ہے، آپ کے لئے یہ فی جواب کافی ہو، اور اسی نہاد سے متعلق آپ کے ہر سوال کا جواب بھی ہو گا،

ن۔ اچھا، آپ اس کی جگہ نہیں بتاتے ہیں، نہ کہی، یہ تو فرمائیے کہ اسکی موجودگی کی خلکل کیا ہے، اور اس کے وجود سے مراد کیا ہے؟

اد وہ نہ دیشور ہے زفال، نہ مدرک ہے، نہ مدرک

ن۔ آخر اس میں کوئی صفت ایجادی ہے؟

۔۔ کامل خور کے بعد میں کہہ سکتا ہوں کہ میرے علم میں ایکیں کوئی صفت ایجادی نہیں، مجھ پر اپنی لعلی کے اہم اڑیں ذرا شرم نہیں، ہیں مطلق ہیں جانتا کہ اس کے وجود سے کیا مراد ہے، اور اس کے وجود کی کیا سلسلہ ہے،

ن، خیر آپ اپنی اس روشن پر قائم رہئے اور دیانت کیسا ٹھوٹ مجھے یہ بتائیے کہ اب تک ہتھی بجد کا کوئی تصور اپنے ذہن میں پیدا کر سکتے ہیں، یعنی اب تک جو تھا مترزی جنم کی شور سینیوں سے بالکل الگ ہوا،

۔۔ (ذرالوقت کے بعد) نہیں، مجھے اخترافت کرتا پڑتا ہو کہ ہتھی محض کا کوئی تصور میرے ذہن میں نہیں پیدا ہو سکتا ہے جو ہمیں اپنی اخیال تھا کہ ایک لیٹھفت سال تصور ہتھی مطلق کا ہو سکتا ہے، لیکن اب ہر دید غور کے بعد معلوم ہوا کہ نہیں ہو سکتا، میں اسے فتنی خوبیات کے پھرصلحت اصول پر قائم ہوں، اور حدا فتن کھندا ہوں کہنا اور کہا مادہ سے متعلق مجھے نہ اسکی "کہان" سے دلچسپی ہے، تھیونکہ "کہان" سے نہ کسی اور شے سے ہو،

ن، مطلق یہ کہ جب آپ دیور مادہ کا دیوری کرتے ہیں تو آپ کے ذہن میں اسکا کوئی تصور نہیں ہوتا،

اس مطلقاً نہیں۔

رہا۔ تو گویا آپ کی ساری تقدیر کا حاصل یہ تھا کہ ہبھے و جو دادہ کی بنا پر درست کا وجد خارجی قرار پایا، پھر انہیں اصل ٹھہرایا گیا، اس کے بعد علت پھر آتا، بعد ازاں موت، یا انہکے آخرین ہی مطلقاً کی نسبت آتی، جو لاست کے متراود تھی، یعنی ما وہ خود آپ ہی کے مصلحت کی رو سے لاست کا متراود تابت ہوا، میں نے آپ کی تقدیر کا یہ خاصیہ پھر فلسط تو ہیں بیان کیا؟

۱۔ پھر کچھ بھی ہوئیں اس پر قائم ہوں کہ کسی شے کا تصور میں نہ آسکن اسکی لیل نہیں ہر کو وہ شے تو ہو دھی نہیں ہے،

۲۔ آپ کا قول اس حد تک تو بالکل درست ہے کہ اگر کوئی شے براہ راست ہے اور اک ہیں نہ آئے لیں، اس کی علت ہمحلوں یا کوئی اور علامت میو جو دہو تو دلھا ہمیں اس شے کے وجوہ کا لفظ کر لینا چاہئے، اور اسی شے کے وجوہ سے مخفی اس بنا پر انکار کرنا کہ وہ براہ راست ہمارے علم میں نہیں آئی، ہمیں دھڑکی ہے، یا ان کے میں آپ سے متفق ہوں، لیکن جب آپ اسی شے کے وجوہ کے درج کے درج ہوئے ہیں، جس کا نہ عقل سے ثبوت ملتا ہو، نہ دوچی سے جو ہمارے اور اک ہیں بلا اساطیر یا بالراسطہ کسی طرح نہیں آئی جو نہ مدرک ہے نہ مدرک، نہ روح ہے، نہ تصور، اور جس کا صفات و واضح کیا ہیں کوئی دل خند لاسا تصور ہی ذہن میں نہیں پیدا ہوتا، اور کیا اس سے یہ شیخ نہیں نکلتا کہ وہ میو جو دہیں، بلکہ یہ کہ آپ ایک ایسا اسم بول رہے ہیں، جس کا کوئی مسلی نہیں، ایک

ایسا لفظ استعمال کر رہے ہیں جس کا نہ کوئی منی ہے اور نہ معلوم، اور یہ آپ خود چھلک کر سکتے ہیں کہ بعض لفظی گور کو دھندا کس سلوک کا منی ہے۔

امم اس بات یہ ہے کہ آپ کے دلائل ہا قابل تردید ہیں تاہم ان سے یہ ہے دل پر وہ اثر نہیں پڑا جو کسی حقیقت کے اذعان کا مل کر لے ضروری ہے، میرے دل میں اب بھی اس نامعلوم احوال تھے، مادہ کا خیال موجود ہے۔

(۱۸) ن لیکن یہ واضح رہے کہ اذعان کا مل کر لے کسی حقیقت کا بعض دل مونا کا نہیں بلکہ ایک اور شے کا تمہول ہی ضروری ہے، کوئی تھے کہتے ہی تیز صادت روشنی میں

رکھی ہوئی ہو، لیکن اگر بصارت میں لفظ ہر یا ایکمود دوسری طرف متوجہ ہے تو وہ ہرگز نوری طرح نظر نہیں آسکتی یہی حالی ذہنی بیشتری کا ہے کسی حقیقت کے ثبوت میں لکھتے ہی مخفی طور پر دلائل و شواہد موجود ہوں، لیکن اگر دل میں پہلے سے اس کے خلاف تھسب موجود ہو تو کیا اسے طبیعت قبول کرے گی؟ نہیں، اس کے لئے ضرورت ہو وقت اور محنت کی یعنی اسے ذہن کے سامنے بار بار پیش کیا جائے اور طبیعت کو مختلف طریقوں پر اسے قبول کرنے کے لئے آمادہ کیا جاتا رہے ابھی کہیں جا کر ذہن میں ایسی ناتانائیوس حقیقت کی طرف سے اذعان کا مل کی لیتی پیدا ہونا ممکن ہو ریں بار بار کہہ جائیا ہوں گر ایک بار بھر کئے کی ضرور محسوس کرتا ہوں، کہ ایک ایسی تھے کے وجود کا دعویٰ کرنے میں جس کے متعلق رذاب کو پہلے کروہ کیا اور نہ کیونکہ پیدا کیکس غرض کیلئے ہی آپ حدود سے مجاہد ہو رہے ایسے پہلے دعویٰ کی نظر کسی علم، کسی فن، کسی شبیہہ حیات میں مل کریں ہو؟ ایسے جعل دعوے کو عامی سے

عامی بھی تسلیم کر سکتے ہے، جو آپ غالباً اب بھی کہے جائیں گے کہ مادہ کا وجود بہر حال ہو، خواہ اس کے مفہوم اور اس کی نوعیت وجود سے ہیں واقعیت نہ، لیکن مجھے اس پر اسلام کا زیادہ حیرت ہے، کہ آپ بالکل باوجود اس پر اڑے ہوئے ہیں اسی دنیا کی کسی شے کا وجود ایکوئی بات بھی تو وجود مادہ پر جان ہیں، یا آپ کے خیال میں الگ کوئی بات ایسی ہے تو اسے بھی کہہ ڈالے،

(۱۹) ا۔ یہ تو ہے خود حقیقت اشیاء باطل ہوئی جاتی ہے، اگر مادہ کا وجود نہ فرض کیا جائے، آپ اس سے ہر حکر آپ کیا چاہتے ہیں؟

ب۔ حقیقت اشیاء باطل ہوئی جاتی ہے، خوب اگر یہ کون سی اشیاء ہیں،

مذکور یا مقصود ہے؟

ج۔ اشیاء مذکور کے،

د۔ مثلاً یہ میرے ماتھ کا دستہ ا

ا۔ ہاں ایہ کوئی بھی شے جو اس سے محسوس ہو سکے،

ب۔ خیر اسی تین مثاں کو لیجئے، کیا امور مجھے اس کی حقیقت کا تین دلائے کے لئے کافی نہیں کہ میں اسے دیکھ رہا ہوں اپنے رہا ہوں، اور پہنچے ہوں؟ اس اگر کافی نہیں ہن تو یہ فرمائیے کہ اس مرفیٰ شے کی حقیقت کے تین میں بچے یہ فرض کر لیجئے کیونکہ مدد مل سکتی ہے کہ ایک شے جو میرے لئے غیر مریٰ ہے، ایک نامعلوم نوعیت کے ساتھ ایک نامعلوم مقام پر (یا کسی مقام پر نہیں) موجود ہے، ایک ایسی شے کے وجود

نہ فرش کرنے سے جو قطعہ ناقابلِ ملمس ہے، مجھے اس شے کی حقیقت تسلیم کرنے میں کیونکر بڑو  
مل لکتی ہے، جیسے اس وقت واقعہ میں مس کر رہا ہوں جا اور ایک رویت مل میں پر کیا  
موقوت ہے، کیونکہ ایک قطعہ ناقابل اور اس شے کا فرضی وجود ایک مرک شے کے  
وجود حقیقی کا لفظ میں ہیں ہیں ہو سکتا ہے، جس اب مجھے پہنچا دیجئے تو میں آپ  
قابل ہو جاؤں،

(۱) میں اتنا مانتے کے لئے تو اپ تیار ہو گیا کہ مادہ کا وجود نہایت بعید  
از تیاس ہے، لیکن ابھی اس کے عدم امکان کا کوئی تقطیعی و صریح ثبوت مجھے نہیں مل  
ت۔ اگر کسی شے کا امکان مخفی، اس کے وجود کی کافی دلیل ہے اُنکہ  
زندگی کا وجود بھی واقعی ہے،  
ایسی پچ ہے تاہم آپ کو اس کے امکان سے تو انکار نہیں، اور جو شے ہے  
از امکان نہیں ممکن ہے کہ اس کا وجود واقعی بھی ہو،

ت۔ میں تو اس کے امکان کا بھی ممکن ہوں، اور میرا خیال ہے کہ آپ بھی  
اپنے ہی مسلمات کے روشنے اُس کے عدم امکان کے قابل ہو چکے ہیں، عام طور پر ماو  
کے یہی مخفی سمجھے جاتے ہیں، کہ وہ ایک ذی امتداد مخصوص تسلیم، و حرکت پذیر عالم  
مودودی انجام بجھے ہے، اور کیا آپ ایسی شے کے عدم امکان کو بار بار تسلیم نہ کر رہے ہیں  
(۲)۔ مان یہ تو میں تسلیم کر جکا ہوں، لیکن یہ فقط مادہ کا صرف ایک منہوم ہو  
ت۔ لیکن کیا عورت عام میں اسکے علاوہ کوئی اور صحیح منہوم بھی ہے؟ اور اگر اس

لہ ایک ہوہوم چاند جیسے ہماری زبان میں ہتا، عتما، اکریخا، (رم)

معنی میں وجود مادہ کا عدم امکان ثابت ہو گیا تو اس کے ہستہ میں نہ ثابت ہو جائیگا  
اس کے علاوہ اگر کوئی شخص ایک لفظ کے ہمدرد ہے نے مسمی لیا کرے، تو اس سے بحث و  
گفتگو کرنا ممکن کیونکرے؟

۱۔ مگر میرا خیال تھا کہ فلاسفہ عرف عام کی پابندی نہیں کرتے انہیں عوام سے

زیادہ اپنے الفاظ میں محتاط ہونا چاہئے،  
ت۔ لیکن مادہ کے ہی مبنی خود فلسفیوں کی اصطلاح میں بھی مسلم ہیں، اور اسے  
قطع نظر کر کے آپ تو دور ان گفتگو میں بھی اس کے معتقد مبنی لے چکے ہیں، اور جب ہمیں  
اختیار کرنے میں آپ کو سہولت نظر آئی، آپ نے اصول مفہوم و قواعد مناظر کو نہ  
ڈال کر بلاتا میں انہیں اختیار کر لیا ہے، بلکہ جبکہ میں اس قدر طوالت بھی صرف اسی کے  
پیشہ ہوئی کہ آپ ہر دفعہ مادہ کا ایک نیا مفہوم پیش کرتے تھے اور اس سے بڑھ کر اسکے  
عدم امکان کا اور کیا ثبوت ہو سکتا ہے کہ جتنے معانی آپ کے یا کسی کے دیانت  
میں پیدا ہو سکتے ہیں، وہ سب فراؤ فراؤ اور انہیں ثابت ہو چکے،

۱۔ لیکن میں نے سب سے آخر میں اس کے جو غیر متعین و غیر واضح مبنی لے

تھے اس کے حفاظتے اس کے عدم امکان کا بھی کافی ثبوت نہیں ہوا،

ت۔ کسی شے کا عدم امکان کیوں نہ ثابت ہوتا ہو؟

اس سب اس کے تعلیمی کے کلمات میں باہم تناقض یا تناقض واقع ہو،

وں لیکن اگر وہ کلمات بے معنی ہوں، تو سورات میں تناقض کیوں نہ ثابت کیا جا سکتا ہو؟

۱۔ اس کی کوئی صورت نہیں،

ن۔ لگر آپ ابھی خود ہی اعتراف کر سکتے ہیں کہ آپ نے آخرین بھرپور میا تھا  
وہ غیر نہیں وغیرہ واضح تھا، میں اس کے کوئی معنی نہ تھے اپسے معنی الفاظ کے درمیان  
کیونکہ تسا فرستادت کیا جا سکتا ہو، اور ماورے کے معلوم مفہوم کا عدم امکان کیونکہ دھماکا  
جا سکتا ہے؟ پس افسوس صورت یہ دھکانا تھا کہ آپ نے میں فقط بول رہے ہیں، اور اسے  
آپ خود یہ کہ کچھ خلاصہ کیا کہ آپ نے جتنے مفہوم پڑے کہیں تو اس سے مادہ کا عدم  
امکان ثابت ہو گیا اور کہیں آپ کے فقط بے معنی رہے، اگر آپ کی تشقی اب بھی ہوئی  
ہو تو مٹوق سے فرمائیے،

(۲) ۲۔ نہیں اب ہیں اعتراف کرتا ہوں اک آپ نے مادہ کا عدم امکان پور کی  
طرح ثابت کر دیا ہوا اور ہیں نہیں جانتا کہ اس کے جواب میں کیا کہا جا سکتا ہو، لیکن اس  
اس عقیدہ سے وسیت پر واری کیسا تھیں اپنے دوسرے معتقدات کی طرف سے بھی غیر من  
ہو گیا ہوں، اسکے کم و جمود مادہ کے عقیدہ کو ہی سمجھ زیادہ تطبی و مکمل سمجھتا تھا، حالانکہ  
آپ یہی سمجھے زیادہ ہیں نظر کر رہا ہی، خیر آپ بہت کافی گفتگو ہو چکی، اب آج دن پھر  
میں انہیں سوال پر چور کرتا رہوں گی، اور آپ سے کل صبح اسی وقت پڑھیں ملائیں  
اگر کہا،

لے۔ میں ضرور آؤں گا،

## باب (۵)

### واجب الوجود اور حکما سے جرمی،

فلسفہ ما بعد االطبیعت یعنی شاید ہے زیادہ پرانی اور پاماں بحث واجب الوجود کی ہے، لیکن یہ مسلم ہے قدر قدیم ہے، غالباً اسی قدر بحث طلب و مختلف فیہ ہی ہے، اور ایسا ہر ناتج ہب اگلے نہیں، اسکل کھول کر یہیں ہر طرف پر نظر آتا ہے کہ دنیا کی ہر شے اپنے وجود و قیام کے لئے دوسرے پر مشروط و مخصوص ہے، بذات خود کوئی شے قائم موجود معلوم نہیں ہوتی پہاڑ، ہمدرد، زین، ستارے، آفتاب، ماہتاب غرض بڑی سے بڑی اور پر غلط سے پر غلط ہریز کی بابت بھی یہ نہیں کہا جا سکتا کہ یہ ایک ہی حالت پر ابتداء سے ایز خود قائم و موجود ہے، بلکہ ہرستی بد اہمیت دوسری قوتوں کی مسئلول و محتاج نظر آتی ہو جائے کو عملت قرار دیا جاتا ہے، وہ بھی تحفظ اضافی حیثیت سے عملت ہوتی ہے، ورنہ در اصل وہ خود مخلوق ہوتی ہے کسی دوسری عملت کی اور یہ دوسری عملت مخلوق ہوتی ہے کسی تیسری عملت کی، اس طرح یہ مسلمہ بر ایم بچیلتا چلا جاتا ہے، ایسی حالت یہ سوال ذہن میں قدر تنا پیدا ہوتا ہے کہ عملت و مخلوق کا یہ مسلسلہ نامتناہی ہے، یا کہیں ختم ہو گا؟

آیا ہم بالآخر کسی قوت یا ذات پر ہنچکے ٹھہر سکتے ہیں، ہر ہمارہ موجودہ ذات کی علت ہو اگر خدا کسی کی مصلوں نہ ہو، اور ازال سے فائم و موجود ہو؛ پھر اگر ایسی کوئی شے ہے تو دوسرا مال یہ سیدا ہوتا ہے کہ اس کی ماہیت کیا ہو؟

مختلف حکماء نے ان سوالات کے مختلف جوابات دیے ہیں، اور انہیں اخلاقیات

مذاہب فلسفہ کے تدوینوں کی میادین پر اسی ای نظر

(۱) ایک نظر یہ ہو سکتا ہے کہ یہ سلسلہ کبھی ختم نہیں ہوتا بلکہ ایک غیر محدود و نامتناہی

پھیلاو کے ساتھ بول بکھے ہوتا چلا جاتا ہے، نظری حیثیت سے یہ عقیدہ جیسا بھی ہو، تاہم عمل ایک فلاسفہ کا کوئی قابل ذکر گرہ اس کا قابل ہو انہیں ہی

(۲) دوسرا جو ایسی ہے کہ پہلے سرے سے عقل انسانی کی دستیں بالاتر ہے اور

عقل اس کے متعلق نہیں یا اپنا تاکہ بھی حکم نہیں لگایا جاسکتا، یہ نسب قدریاں غنکیں کہ اور حال میں ہمیں کا، لیکن تایمیخ فلسفہ میں اس قلیل و مختصر گرہ کو کبھی کوئی کوئی اہمیت حاصل نہ ہوئی،

(۳) فلاسفہ کا ایک بڑا گرہ اس کا درجی ہے کہ اصنافیات کا پہلے ایک ہتھی

علی الاطلاق پر ختم ہوتا ہے جو تمام سیسترن کی آخری علت ہے اگر خود غیر مصلوں ہے، اسی میں فتاہیں کا یہ گرہ بچا سے خود میں شاخوں پر قائم ہو گیا ہے:-

(الف) ایک تلیل جماعت اس کی قائل ہوئی ہے، کہ وہ علت العلل ایک غیر ماری

بے شور و بے جان اسی ہے جو ایک خاص وزن اور مقدار میں ہمیشہ سے قائم ہے،

اور کائنات کی جو کچھ جبلہ آرائیاں ہیں وہ سب اسی کے مختلف اشکال و شیوه کے طاہر ہیں । اس سبھی کا نام مادہ یا ہیولہ ہے، پورکرت کے اختلاف سے مختلف قابل بذریعہ تھا ہی  
اور کائنات سے عالمہ کوئی شے نہیں بلکہ اس کا جموعہ اور علمت مادی ہے، یہ گروہ مادیتھ  
کا ہے । اس زمانہ میں اس کا سردار ہرمنی کا سائنس و اونٹیکل ہوا ہے، اسیوں صرف  
میں اسے ہرمنی میں بارشند و لشاث نے خوب چکا پا تھا، اس سے پیشہ فرانسیں میں ہو  
و تمیز اور قدر ایں دلخیر اطمیں و لکڑیں اسی کے عالمپر وار گد رسم کر دیا،  
(ب) ایک فرقہ اس طرف گیا ہو کہ وہ علمت العمل گو اس کائنات میں شامل  
و اعلیٰ ہے، انکا ایک ذی حس پا شور و صاحب اور اک سستی ہے، ہر یا القصر اپنے ہیں  
صور تو ان میں طاہر کری رہتی ہے جن کے جموعہ کو کائنات کہتے ہیں ایک فرقہ روحانی وحدت  
و جمود کا ماستے والا کہا جاتا ہے، بورپ میں اس کا سچے براہم اس سبھیوں کا ہوا ہے،  
(ج) ایک بڑی جماعت کا یہ اعضا فریض ہے کہ وہ علمت العمل کائنات میں  
و اعلیٰ نہیں بلکہ اس سے خارج ایک مستقل ہتھی رہتی ہے جو ایک صاحب ارادہ ذات  
ہے، اور ہر جب پاہے کئی ارٹھ و فنا کر سکتی ہے، از سطو، میکن، دیکارٹ اور الٹر فلسفہ  
کا یہی مذہب ہوا ہے،  
(۲۷) آخر میں ایک مسکن پھی ممکن ہو کہ علمت العمل یا وجہ وجود کا مخفی و بُجھ  
اہ سائنس والوں نے حال میں مادہ کے بیانے فوری (وقت) کی اصطلاح اختیار کی ہے، میکن یہ صرف  
ایک اصطلاحی فرقہ ہے جس کا مسئلہ کی تفصیلیات جیشت پر کچھ اثر ہیں پر تا،

لٹیسم ہے لیکن اس کی گز دو ماہیت دہن انسانی کی وسیعی سے باہر ہے، یہ ساکن ہے  
کا ہے، وہ کہتا ہے کہ ہم واجب اوجوڈ کی ہستی کا توازن ادا کرنے میں لیکن یہ نہیں جان سکتے،  
کہ وہ روح ہے یا مادہ یا ان دولوں کی جامیں کوئی خارجی ذات، غرض اس کی ماہیت  
ہم پر یا لکل غیر منکشفت ہے،

یہ اختلاف کچھ نہیں اور یہاں کو جس زمانے سے تاریخ فلسفہ کا علم ہے، اسی زمانے  
سے ان اختلافات کا بھی علم ہے، ہزار ہزار سال گزر گئے، مگر اس بحث کا کوئی فیصلہ یہ کہ  
ہر فوتوں پر سو رانی چکھہ پر قائم ہے، قدما ریونان یہن تسلیم کیں نے ان اسرار لایخل کے  
 مقابلہ میں عقل انسانی کی تکریت و مخلوقیت کا اختلاف کرنا چاہا، لیکن کوئی بحث اور  
مناظرہ و مجادہ کے ہنگامہ میں کسی نے اون کی ضعف اور پر کان نہ رکھا، اور جنبد  
روز ان کا بذہبیت ناپیر ہو گی، اٹھارہویں صدی کی اہمیت میں ایک انگریز فلسفی  
برکے نے یہ ثابت کیا کہ مادہ تیفسنے یا بلکہ اپنی ماہیت کے ہمارے لئے ایک غیر معلوم  
و غیر معلوم و پے منی انتہم ہے، ہمیں بوجو پھر علم ہوتا ہو وہ صرف اعراض مادی کا ہے، اور  
وہ اپنے بلوں کے لئے قائم تر تھا جیسیں، ایک لفظ پر کے، اس کے جنبد سال پر  
ایک دوسرے انگریز فلسفی ہریوم نے برکے کی کے نقش قدم پر جعل کر یہ دعویٰ کیا کہ  
مادہ کی طرح روح کا وجو دلگی ہمارے لئے غیر معلوم غیر معلوم و پے منی ہے،

ادھر یہ مناقشہ جاری تھے، اور وہ سو ہزار ہیں جو منی سے کیوں نہ اس ہوا جس سے  
کہا کہ روح و مادہ کی منی، کائنات میں کی شکی بھی ماہیت کا علم انسان کو نہیں

واجب الوجود کا مسئلہ توبہت نازک و دقتی ہے، ذہن انسانی میں اس قدر بھی توقوت نہیں کہ اپنے گرد پیش کے سب سے زیادہ صاف، سب سے زیادہ عام، سب سے زیادہ پیش پا افراہ چیزوں کی ماہیت کو سمجھ کے، سب سے شہم سب سے سی پیچیوں کو مانتے ہیں اور مانے ہوئے ہیں، لیکن حقیقت اور ماہیت ان میں سے کسی ایک نہ کی بھی نیشن جانتے تھا اور جانتا دو بالکل مختلف چیزوں میں، الگ ہم عملی ضروریات اور اغراض کے حکماڑے کسی نہ کو مانتے ہیں، تو اس سے یہ لازم نہیں آتا کہ عقلی جیشیت سے بھی اس کا عالم رکھتے ہوں، حلومات انسانی محدود دین ایسا رکن ظاہری محسوسیت، مسلحوں میں سے اور علم جو کچھ بھی حاصل ہوتا ہو، وہ اون کی ظاہری صورت اور خواص کا ہوتا ہو، اور نہ ماہیت قوہ بھولی سے چھوٹی بھی بھول ہی رہتی ہے اروج و راجب الوجود کے دباؤ و بھی اسی قابل سے ہیں، اخلاقی اغراض و عملی ضروریات کے حکماڑے ان کا نہ ناگزیر ہے، لیکن عقلی جیشیت سے ان کی ماہیت کا علم مطلقاً نہیں ہو سکتا، ان کی تھا عقل پر شری کی درسائی سے ما در ارہے چنانچہ بھبھ عقلی درستاد لائی جیشیت سے ان کے وجوہ پر نظر کجاتی ہے، توفی و ایسا است و در ہون کے و لائل سا وی اور شواہد کیسان بننے لگتے ہیں، اور ذہن بشری تناقضات میں ابھج کر رہا تھا، اس بن پروفیشن انسانی کے لئے بھروسہ شورہ یہ ہے کہ وجوہ مطلق کے مسئلہ کے درپے استدلا لائی جیشیت سے سے ہوا ہی نہ جائیے!

لہ اسی لذتیانہ بھروسہ کو شاعر اذ اوصو دیا نہ لطف نہ کیسا کہ خواجہ حافظ نے اپنی زبان ایقانیا نہیں بھروسہ اس

لینٹ (۱۶۷۳ء-۱۸۷۴ء) نے اس بحث کو نہایت تفصیل سے لکھی تھیں کہ اس میں  
لکھا ہے، یہاں دو قطعوں میں اس کے تماشوں کا خلاصہ لکھ دیا ہے لینٹ کی اس تحقیق دو  
قطعے کے بعد خیال ہوتا تھا کہ اب مشکل ہی سے کسی کو اس ساز کے اذسر نو چھپر نے کی ہوت  
پڑیں لیکن لینٹ کے افاظ ابھی فضائیں گونج ہی رہے تھے کہ اسی کے وطن کی سر زمین  
پر طرح طرح کی موڑگا خیان شروع ہو گئیں،

فتح (۱۶۷۴ء-۱۸۷۵ء) لینٹ کا خاص شاگرد ہوا ہوا اور اسے تین اس کا پیر د  
فرار دیتا ہے لیکن پیر دی کا حق یہ شاگرد یون ادا کرتا ہے، کہ سب سے پہلے یہ لینٹ کے عمل  
ہوں گے کو کاٹتا ہے، اور عقلی حیثیت سے وہ مطلق کے وجود پر دلی قائم کر کے اسکی  
ماہیت بیان کرتا ہے،

لتحت کے فلسفے کا نقطہ آغاز یہ ہے کہ موجودات فارابی کا علم حاصل کرتے تو  
اس بساط و اس تماشوں میں ہیں صرف شور ہالیہ کے قائم کے ہوئے صدرو کے اندر رہنا چاہئے  
اور اسے مطلق کسی اور شے سے مغلوب و مستاثر نہ ہونے دیتا چاہئے، اب دیکھنا یہ ہے کہ  
جب کم کسی خارجی یا داخلی شے کا علم حاصل کرتے ہیں تو ہمارے شور ہیں کیا کیفیت ہوتی ہے؟  
غیر مغلوب اس کا یہ جواب دیتے ہیں کہ حصول علم کی کیفیت دو اجزا سے مرکب ہوتی ہے  
(۱) ایک سچے موجو ہوئی (این پیچ ۲۲) دوسرے ذہن پر اس کا ٹکس یا انبیاء جسے تصور

(ایضاً مخفی) ہے اور ایسا ہے کہ کسی نہ ہو دو ٹکس پر بحث، ایسا مکارا  
حدیث از طرب و مکارہ گور راز دین کرتے ہو کر کیا کشودہ کشیدہ بحث، ایسا مکارا  
راز ہے کہ اسی مطلق ایجاد نہیں کرتے، البتہ ہر طبق حکمت اس کرنے کی ایسا تباہ ہے،

کہا جاتا ہو، تھے لی رفت یہ ہے کہ یہ جواب ہی سرے سے غلط ہے، ہمارے شور کے اندر تو صرف تصور ہوتا ہے، اس کے سوا اور کوئی چیز نہیں ہوتی، یہ تو ہمارا محض ٹلن و انتہاط ہے، اگر کوئی شے فالج میں ضرور بود ہوگی جب ہی تو یہ تصور بطر را اس کے عکس کے عکس ہو رہا، لیکن دراصل یہ ہمارا اضافہ ہے، ورنہ شور ہو، موارد بہم پہنچاتا ہے اس کے اندر کسی شے کی خارجیت زرا بھی نہیں بلتی، شور کی اس صحیح تحلیل کے بعد جب یہ لفڑ آ جاتا ہے کہ عالم خارجی کا وجد ہو شور نہیں ہوتا، تو اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ہم اس کا وجد ہو دیں ہی کیون کریں؟ لینٹ نے عام حکما اسکے ہمراہ ہو کر کہا تھا کہ کائنات دو عناصر سے مرکب ہے، ذات رسمی الذات، یا مذکو و مذکوت اور یا اینو وغیر اینو، اور ان فتنہ سے ہٹ کر اس نے یہ کہا تھا کہ اس آخر الذکر شے کا ہمیں علم نہیں ہو سکتا، علم جو کچھ ہوتا ہے اور صرف ذات اور کیا بھی کیفیات کا ہوتا ہے، لیکن جب میسلے ہے کہ ہمیں خالیج کی کیفیات کا علم نہیں ہو سکتا، تو اس کے وجود ہی کے تسلیم کرنے کی لیا حاجت ہے، اس کی واحد نگرانی صرف یہ ہے کہ ہم اپنے نفس کی ساخت کے عناطہ سے کہ مانتے پر مجبور ہوں، مگر بیان کیا یہ واقعہ ہے؟ کی ہمارا ذہن یہ تسلیم کرنے پر مجبور ہے کہ ایک عالم خارجی وغیر اینو کا وجد ہے؟ کیا نفس بشری کے لئے یہ مانتا ناگزیر ہے کہ تمام تصورات خارجی موجودات کا عکس ہوتے ہیں؟ ان سوالات کا جواب اگر لفڑ نہ ہو غیر اینو کا لہ اینو محرب، انگریزی لفڑ ایکوا، اس کے معنی "اذا" خودی "ذات" کے ہیں، انتظیلانا لی الاصل ہو، اور یعنی انگریزی افریقہ وغیرہ مسند رہ بازون ہیں اسی طرح مضمحل ہے،

وہ حصہ کا لفظ صورت ہے اور اس صورت میں کوئی شخص اس کا فائدہ نہیں رہ سکت، لیکن اگر ان کا جواب اثبات میں ہو تو بھی کیونکہ سبق میزندہ نہیں پڑتا، کیونکہ یہ اعتراف کر لینے سے کہ غیر ایک کوئی مستقل ثبوت موجود نہیں بلکہ اس سے صرف قانونی فضی کی ضروریات و حاجات کے لئے بطور ایک مفروضہ کے تسلیم کیا جاتا ہے اور لازم آجاتا ہے کہ غیر ایک ایسی سے بافو ہے، کویا غیر ایک کوئی مستقل ذاتی وحدوں نہیں بلکہ خود ایسا اس کی ضرورت محسوس کرنا ہے اور خود ہی اس ضرورت کو پورا کر دیتا ہے اس طرح وجود حقیقتی صرف ایک کا تکلیف ہے جو بڑا خوفناک ہے اور غیر ایک کا بینا و نشان و مصادر ہے،

شعور کا جو مفہوم عام و ماعون میں ہے، وہ یہ ہے کہ وہ کوئی ایسی شے سے حصہ میں نہ الفعال و تاثر کی قابلیت موجود ہے، اور خارج سے اڑات قبول کرنا، اس کا فعل ہے، خود اس میں کسی فعل کے صدور کی استعداد نہیں، سچے اس خانل کی بھی تزدید کرتا ہے، وہ کہتا ہے کہ شعور میں قوت فاعلی و استعداد خلائق ہے، اگر یہ ناجائی کے شعور ایسے کے مانند مخفی ایک الفعالی را نکال سکتی ہے، جس کو صرف اندر وونی و داخلی کیتی کا علم حاصل ہو سکتا ہے تو اسیہا خارجی کے وجود کی ضرورت کو محسوس کرنا، اور پھر اس ضرورت کو خود ہی پورا کرنا ہے تو ایک فیصلت ہوئی ہے اور جب یہ فیصلت ہوئی تو شعور کا خاصہ اتفاقاً میلیت نہ رہا، اگر یہ تھی اشارہ خارجی کے وجود کی ضرورت مخفی حکل اعراض کی غرض سے محسوس ہوئی ہے تو گزارش یہ ہے کہ اس ضرورت کو محسوس کرنے والا کون ہے؟ انا یا ایک اور پھر اس ضرورت کو پورا کرتے کے لئے عالم خارجی

کے وہ دو کو تصنیف کرنے والا کون ہے؟ وہی انا یا الجزویں اعراض کی ترکیب میں تصنیف  
بھی الجزوی کی ایک فلیٹ ہوئی، اور شور کا خاصہ انفعال نہیں بلکہ فعل ثابت ہوا،  
اب جب یہ مسلم ہو جکا ک وجہ دخانی بھی ایک الجزوی یا شعوری کیتیت کا نام ہے افلا  
ظاہر ہے، کہ تمام معلومات انسانی کا خواہ داخلی ہونا یا خارجی، مبداء و مصدر الجزوی  
انہی صفتیات، اور جملہ موجہات مترادفات فرار پاتے ہیں، شعور کے کوئی شے شور کا  
دارہ سے باہر نہیں چاہتی، ہر شے خواہ ماریا سے متعلق ہو، خواہ رو، حیات سے  
شور، ہی کی تصنیف یا تخلیق ہوتی ہے، شعور یا الجزوی کے سوا کسی جیز کا وجہ حقیقی نہیں  
محض اختیاری و اضافی ہوتا ہی، حقیقی وجہ صرف شعور یا الجزوی کا ہے، یہی وجہ مطلق  
ہے اس کے سوابو کیجئے ہے، سب اسی کے برعوا اسی کے شہون، اسی کے جلا سے ہے،  
غذیت کا شاگرد شیلناک (شیلناک ۱۸۷۹ء) پیدا ہوا یہ کہتا ہے، کہ استاد نے  
شور کی تخلیق ہی مفلط کی اور اسی پا عیش اس کا سارا نظام ملکی غلط فہیمن پر بھی رہا  
غذیت نے جہاں کیا تھا کہ شعور کا مراد صمی صرف لصور ہوتا ہے، حالانکہ یہ غلط ہے، درست  
اس میں شعور کے ذریعے ہے ہو کچھ حاصل ہوتا ہے، وہ داخلی دلنوں عالمون کے  
وجہ دکا علم شرک ہوتا ہے، یہ کہنا کہ شعور سے ہمیں مطلق علم حاصل ہوتا ہے، ایک یہی معنی  
دھوئی کرنا ہے، اگر کوئی شخص یہ دھوئی کرے کہ اسے محسن ایشان خارجی کا شعور ہوتا ہے  
اور ان کے ساتھ خود اپنی ذات کا مطلق شعور نہیں ہوتا، تو یہم سب اس کے دھوئی کو  
محل جہاں کر دیں گے، ایسا یہ لخواہ مل پے دھوئی بھی ہے کہ یہی شعور نہیں صرف اپنی

ذات یا ان کا علم حاصل ہو سکتا ہو اور علم کے سلسلے اضطروری ہو کر شے معلوم کو غیر معلوم اشارہ سے مقابز کرنے والی کوئی بات ہو، پس جب ہم اپنی ذات کا شعور کرتے ہیں تو اس کے سعی اسی ہی ہر ہیں کہ ہم نے اسے دیکھا اسے مقابز مخصوص کر لیا، علم کا مفہوم بھی یہ ہو کہ علم شے ہو، علم کی معلوم کی طرف مضات ہو، شعور سے مراد ہی یہ ہے کہ کسی چیز کا شعور ہو، اس بنا پر یہ کہنا کہ یہیں علم تو ہوتا ہو، مگر کسی شے کا علم نہیں ہوتا، یا شعور نہوتا ہے، مگر کسی شے کا شعور نہیں ہوتا، ایک مضجعہ خیز، غلطی کا ارٹکاب کرنا، اس علم و معلومیت عالم و معلوم کا پھر لی والی کا ساتھ ہے، دونوں ایک دوسرے کے لئے لازم ہر روز میں، اس لئے علم کا تصور فراہم کے تصور پر مشتمل ہے، اور جب ہم یہ کہتے ہیں کہ یہیں علم حاصل ہو تو گویا یہ بھی کہتے ہیں کہ فلاں شے کے وجود کا علم حاصل ہوا،

اب ایک مقدار اور ملا یہی اب جب غیر المخواہ کا ہر جز غیر منک نہایت ہو چکا ہے، خیال صحیح نہیں ہو سکتا کہ وجود حقیقی صرف ایخواہ کا ہو، اب یون کہنا چاہیے کہ المخواہ کی ادا و غیر ادا کی مدد و مدرک کی ذات و سوی الذات کی، دونوں کی حیثیت معاوی ہے، اب حیثیت ایک کے وجود کی ہے، اور یہی دوسرے کی بھی ہو، دونوں میں سے قائم بالذات کوئی نہیں، بلکہ دونوں کوئی محدود، غیر ممید، کسی مطلق کے مظاہر ہیں، جو اپنے نہیں دونوں شکر کوئی مظاہر کرتی رہتی ہے، اور وہی واریب لے جو وجود ہے، جب وہ اپنا ظہور دادھی شکر میں کرتی ہے، تو المخواہ اور مدرک اور ذات کاملتی ہی، اور جب خارجی قالب میں محدود اگرچہ کوئی مادرک کا اور غیر المخواہ اور سوی الذات کے نام سے موجود ہوئی ہے، گویا ادا نام

ہے اور دو حصہ میں دلوں کا اور دو حصہ نام ہے مادہ غیر مری و غیر دلوں کا اور دلوں کا دو حصہ میں تبدیل ہوئے رہتے ہیں،  
 یہ صحیح ہے کہ غیر ایزو ایزو سے پیدا ہوتا ہے، مگر ایزو کی قوت سے نہیں بلکہ اس عالمگیری کی قوت سے جو ہر جگہ دار اور ساری ہے جو ہمارے اندر طول کے ہوئے ہے، اور جس میں تخلیق کی تابیعت موجود ہے، لیکن خود ایزو کیا ہے، اور اس عمل کے مترادفات ہے جو دریک کو دریک بنادیتا ہے، مثلاً جب تم میں سے کوئی اپنے لئے اپنی ذات کا لفظ استعمال کرتا ہو تو ان مورث پر وہی شے جو دریک کی صفات دریک بن گئی، اپنے کہہ سکتے ہیں کہ شور نام ہے الغر کی دریکیت اور خارجیت کا، اب اگر اس تعریف کو خود و جبکا لو جو دریک پر سطحیں کریں تو پہلے کے حسب میں فتوون کا مطلب سمجھ میں آ جائیگا،

جسم و مادہ، ساقدہ غیر خیالی و غیر شاعرہ مركبات جو تم اپنے گروہیش دیکھنے ہیں اور اصل یا دکاریں ہیں نظرت کی ان ناکام کو خشون کی جو اس نے اپنے تین میں دریک بنانے میں کیاں اچھام مردہ دیے جان کے یہ ہیں ہیں کہ نظرت نے روح کی لشکر یا ہیں تین ظاہر کرنا چاہا، مگر ناکام رہی، نظرت کا اپنی اس کوشش (یعنی اپنے تین میں دریک بنانے میں رفتہ رفتہ کامیابی ہوئی جاتی ہے، تا آنکہ بنات اس و حیوانات سے ہوئے ہوئے انسان یا حیوان ناطق کے درجہ پر پہنچ کر اسے پوری کامیابی حاصل ہو جاتی ہے، اسی تھم پر پہنچ کر نظرت اپنی سیرت اصلی کی جانب روکھ کر کی ہے، اور ذات و سوی الذات ایزو و غیر ایزو کے اشکال میں اپنے تین ظاہر کر کی ہے،

عقل انسانی ذات و سوی الذات کے درمیان بطور ایک مرکزی نقطے کے ہے  
اور جرداں کو اگر ایک دائرہ کی شکل میں فرض کیا جائے تو اس کے محیط کے ایک مرے پر  
ذات کا وہ جو دوگا، اور طیکاں اس کے مقابل دوسرے پر سوی الذات کا اور ان دونوں  
کے درمیان مساوی مسافت پر جو نقطہ بطور مرکز کے ہوگا وہی عقل ہے، قطب ناکی سوی  
کا ہر نقطہ بجاے خود قطب ناہوتا ہے، یہی نسبت و احیب الوجود اور انسان کے درمیان  
ہے، وہ احیب الوجود بمنزلہ قطب ناکی سوی کے ہے، اور افراط بمنزلہ اس کے نقطہ کے ہے  
اور یہ انسان اپنی جگہ پر ایک عالم صنیر ہے جو عطر و ملخض ہے عالم کیرکا، پس جس شخص کی  
رسائی عقل انسانی تک ہو جاتی ہے، اس کی رسائی گویا اصل حقیقت تک ہو جاتی ہے  
اس س بنار پر یہ کہنا صحیح ہے کہ وہ احیب الوجود کی معرفت و شناخت کا ذریعہ و حید  
عقل ہے، اور جس شخص نے اپنے تین عقل کی رہنمائی میں دیدار وہ حقیقت شناسی  
کے صحیح راست پر ہو لیا،

شیلنگ کے ان تاریخ فلک کو سولت تھیم کے لئے دفاترِ ذیل کی صورت میں مک  
کے ہیں ۱

لہ بادی فلم جبل ادل میں شیلنگ کے فلسفی تخفیف ان الفاظ میں ملکی ہے :-  
”شیلنگ کا حصہ ہی شیلنگ کے یہ ہے کہ عزیز الجو کا وجود والغہی کی فیلست کا نجت ہے، ملک کو اس  
کی تصور کیا کریں ہوں“، تو اس کے معنی ہی یہ ہے میں دوسروں سے ممتاز و علیحدہ ایک ہم سماں کا رکھتے ہوں اگر بخواہ  
کا تصور غیر الپر لازمی طور پر مشکل ہے، لیکن شیلنگ اسی پر اتنا اور اضافہ کرتا ہو کہ اس سے (یقیناً) مفہوم ایسا

(۱) نئے نئے کافل سفر ہو رہا جب الہمود کو اتنا یا ایخرا کا متراود فرار دیتا ہوا اور اور مکیفہ تھا،

(۲) انا وغیرا نا، ایخرا وغیرا یہ نولازم دل ملزم ہیں ان میں سے کسی ایک کا وہ بولا دوسرے کے بے معنی ہے،

(۳) یہ دونوں مظاہر میں ایک ہستی مطلق کے اور دھی واجب الہمود قائم بالذات ہے،

(۴) اسی واجب الہمود کو ایل مذاہب اپنی اصطلاح میں خدا کہتے ہیں جو جہاں کا صانع و خالی ہے،

(۵) اس کے ظور کی دو مکملین ہیں ایک اتفاقاً سست مدرکیت و خارجیت کی دوسری (غیر حاضر صفحہ ۱۱۹) غیر ایخرا کا وجد و اگرچہ ایخرا پر بنیت ہو، لیکن اس سے یہ کوئی نکاریت ہو اکہ خود ایخرا کی مسئلہ و حقیقی مسیت رکھتے ہیں، زیادہ قوت ان یا اس یہ سے کہ ایخرا وغیرا ایخرا وغیرا اپنے وجد کیلئے یہکہ تیری ہستی مطلق کے متعارض ہیں اور وہ ہستی مطلق ہے، ہستی مطلق دو ممالی اللہ ہی جس کے دو انتہائی سر و پر ایخرا وغیرا وغیرا ہیں یہ دونوں اسی ہستی مطلق سے خلی نہیں ہوتے، بلکہ کوئی اس کے ایجادی ایکی مظاہر میں جو قوت ان پر لے ایخوسے کام کام لے لے گا ایسی ہستی مطلق کا منہرا بجا پی بھٹاکیتے ہیں اور تو سامنے اس کا بھی پہلو یعنی سعیر غنائم ہونے آجائے ہے، یعنی غیر ایخرا کا تصور وہی معاپیدا ہو جاتا ہے اس بنا پر غیر ایخرا وغیرا، ما وہ ور درج، جسم و نفس، پہ سب مکمل احکیمت پر ہیں ہیں اور سادی درجہ میں ہستی مطلق کے مظاہر میں،

فنا بعلت مرکیت و رواخیست کی۔

(۶) جب اس ذات کا ظہور حیوان عاقل یا انسان کی شکل میں ہوتا ہو تو اس میں خود شوری پیدا ہوتی ہے،

(۷) اس بنا پر گویا عقل کی وساطت سے واجب لجو و خود اپنی معرفت تک پہنچا تو تاریخی ترتیب کے بھاط سے تیسرا نمبر اس سلسلہ میں شیلنج کے دوست میکل رنسنہ تاسیس ۱۸۳۴ء کا آتا ہے جس کا فلسفہ واجب لجو و خود اپنے دلوں پیشہ دن سے بھی بڑھ کر غاصض اور پر پیچے سے،

نئے کے نزدیک واجب لجو و ایزو تھا، جس سے غیر ایزو پیدا ہوتا تھا، شیلنج کے نزدیک وہ ایزو و غیر القوی دلوں سے ماوراء ایک ہتھی تھی، جس کے یہ دلوں مظاہر ہے ایک قدم اور اس کے پڑھکر کھتا ہے کہ واجب لجو و خود وہ عمل ہے، جو ایزو اس کے غیر ایزو بنے ہوئے طاری ہوتا ہے، واجب لجو و دیجیات کا غالی نہیں، حرکت کا موجود نہیں بلکہ خود دیجیات و حرکت ہی ہے، دیجیات و حرکت کا اس سے صدور و خلق نہیں، ہوتا، بلکہ وہ نام ہی دیجیات و حرکت کا ہے، مادہ و روح اس کے مظاہر نہیں، بلکہ وہ خود باری باری کبھی ایک نام سے ظاہر ہوتا ہے اور کبھی دوسرے سے اہر اذنا بیت میں سب سے زیادہ پختہ ہے اس کے مفروقات اور اچڑی سے تکمیل نہیں ہوتے بلکہ خود وہ اضافت ہوتی ہے اسی طرح

بلکہ ظسلی نامی تیرین بیانی اور کم برین ہوئی اسی حقیقت کو اپنے زمگ میں لا کر اسی مطعن کی زبان سے بیان میں آتا ہے (کہتے کہ نہیں اسی ایک رجھ نہیں ہے) اسی چاہا کہ میری معرفت کیجاے اپنے ملن کی ایجاد کی۔

مذکور کی اصرافت و بانی نسبت میں یا مدارشے مذکور ہے مذکور، بلکہ خود وہ اقتضائی نسبت ہے،  
 واجب الوجود کی ذات میں یا سماں مخصوص نہیں بلکہ اس تینراں عمل ارتقا کی کامی  
 جوان ترقیات و ایجاد کے درمیان علی سیل ابتدیت حاری رہا کرتا ہے، اور حس کا  
 کوئی علیحدہ مستقل وجود نہیں، بلکہ وجود کی خود ارتقا کی درمیانی کر دیا گی لیکن  
 اس دعویٰ کو نیکم کر لینے سے لازم آتا ہے، کہ خود واجب الوجود کے وجود کے امداد ایک ارتقا  
 و تینراں کا سلسلہ حاری ہے، اور یہ ارتقا نام ہے ایک حالت سے اس کی خلاف حالت کی  
 طرف ارتقا کا، پس اس کے معنی یہ ہوتے کہ واجب الوجود کے عناصر ترقی بامام خلاف  
 تناقض ہیں، جس سے اجتماع نقیضین لازم آتا ہے، میکل اس منزل پر پہنچ کرتا ہے، کہ  
 اجتماع نقیضین یہ کوئی نے مخالف مطلقاً کیون فرض کر لیا ہے، اجتماع نقیضین نہ صرف ملن  
 ہے، بلکہ تناقض چیزیں توہین شہ مترادف ہوتی ہیں، مثلاً وجود کہ اگر کوئی کسی مخصوص موقیع  
 وجود کو نہیں بلکہ وجود مغض، وجود بوجود، وجود مطلق کو نہیں تو اس کے اور عدم مخصوص کے مفہوم  
 میں فرق ہی کیا رہے گا، ہبھر ایک مادی مثال نور کی ہے، فرض کیا کہ کوئی نور ایسا کا  
 جو زمان و مکان، بیگنیت دیکیت کے تمام قیود سے مبتلا ہو، تو اس میں اور نظم میں کیا فرق ہی  
 رہے گا؟ اسی روشنی جو نہ ہیان ہے، نہ زمان، نہ قیڑہ نہ مضم اسیہ زمگن کھٹکی ہے، نہ وہ، کیا کوئی  
 بشری آنکھ کو دیکھنے میں کچھ بھی مدد دے سکتی ہے، اگر نہیں تو اس اسی روشنی اور تاریکی بالکل  
 مقدار المفہوم ٹھہر جائے، پس ایسے وجود و غیر ایسے، وجود و عدم اپنی حقیقت کے سماڑے بالکل مقدار مترادف

ہیں، لیکن رجود کا دلخود بدری ہی ہو، سب سے انکار کرنا خود بہت سے انکار کرنا ہے اس لئے عدم کا وجہ اٹھی ثابت ہے،

اب ویکھنے کی بات یہ ہے کہ تم اپنی روزانہ زندگی میں مرجو دو معدوم کے درمیان کیا ہے فارق دمابہ الائیاز فزار دیتے ہیں ای صرف وہ صفات، قیود و تمثیلیں ہیں جن کے ساتھ ہم کسی ابوجوکریں و مخفیوں کر دیتے ہیں، چنانچہ مثال بالا میں اگر کم فوج بھر پر چنی میوہ یا صفات کا اضافہ کر دین مثلاً یہ کہ وہ روشنی نہ لان مقام پر ہے، فلاں درجہ تک تیرتے ہے، فلاں رنگ رکھتی ہے اور اور کا لصورت لکھت کے لصورت سے نہ تاز ہو جائیگا، اس سے خاہ ہے کہ بخدا لخواز اور غیر ایجاد و نون بے معنی و بے حقیقت ہیں، تا و تک ان کے ساتھ کچھ قیود، صفات پا شرط پر میں کے جاویں اگویا وہ نئے جو سبیل حقیقت کو باحقیقت، بے معنی کو بامعنی بنا رہی ہو وہ صرف و تعلق یا نسبت ہے، جو ایجاد و غیر ایجاد کے درمیان پانی جاتی ہے اور وہ حقیقتی نئے جب اپنے قیمن معرض فلکوں میں لائے لکھتی ہے تو یہ دو نون پیزین اس کے لئے آلات و دسائیں کا کام دیتی ہیں، یہ قیمتی یا نسبت جو اصل حقیقت ہے بھی ملک ہے، یعنی تمام کائنات اس کی بلدو گاہ مظاہر ہے، اور یہی فلسفی اصطلاح میں واجب لجو و ہی، بہت

کیڑت کے لمح سے علوم ہوتا تھا کہ اسٹیا کے عالم کے دل پھلو ہیں، ایک یہ کہ وہ اپنی تبا و حقیقت کے کھاڑی سے کیا ہیں، دوسرا یہ کہ وہ ہمارے ہلاں پر کیا اسڑا تی ہیں، یہیں کیونکہ جوں ہر فی ہیں، اور یہیں علم جو کچھ بھی ہوتا ہے، وہ ان کی اسی آخر الذکر جمیعت سے ہوتا ہے، اور نہ ماہمت اسٹیا اوزن بشری کے لئے بالکل بھول ہے، میکل کو وجود کی

اس اثیت سے قطعاً انکار ہے اور کہتا ہے کہ مظاہر اپنا رجسٹر مظاہر نہیں ہوتے بلکہ انکی  
ماہست ہی پڑھے کہ ادا کی طرح تصورات اپنا رجسٹر مظاہر نہیں ہوتے بلکہ جمیں اپنا ہوتے  
ہیں، کیونکہ جس چیز کو کائنات کی محسوسیت و حلویت فراہم کیا ہو، اون کی اصلی حقیقت  
و ماہست ہو، خلاصہ یہ کہ ہمیں کے فلسفہ میں (۱) عدم وجود مخدود بلکہ متروک ہیں، (۲) اجتنب  
تفصیلیں خال ہرنا کیسا بہر لاساس کا رکھے، (۳) درک و درک ایسے ہی نہ کوہ پردا  
کرے ہیں اور مخدا الماہست ہیں، (۴) کائنات میں کوئی شے نہ معدوم رجسٹر ہو نہ موجود رجسٹر،  
بلکہ ہر شے ایک طرف سے دوسری طرف کو جباری ہے، ہر چیز فی وائیا اسی معدوم وجوہ  
کی ایک دوسری صورت یا یقینت تکون میں ہو، (۵) اس عالم اضافیات میں حقیقت اصلی  
جو و اب وجود و قائم بالذات ہو وہ اضافت یا نسبت ہو، نہ مضاف و مضاف الیہ،  
ایک واضح مادی مثال کے ذریعے فہمیں تینگ، اور ہمیں کے نظریات میں فرق  
بھی مقصود ہو تو یون سمجھ سکتے ہیں کہ مثلاً یہ کاغذ کا ورق ہمارے سامنے موجود ہے  
جسے ہم دیکھ رہے ہیں امام خیال یہ ہو گا کہ ہمارا یہ عمل میں عنصر سے مرکب ہے ایک ورق  
و دوسرے ورق کا تصور تیری سے ہمارا ہوں جو اس تصور کو پیدا کرنا ہے فتح کہنا ہے یہ تخلیق ہے  
تین، اور اس کا تصور و وظیفہ چیز نہیں، ایک یہی شے ہیں اور یہ صاف ہمارا  
شکور یا ذہن کی پیدا کردہ ہیں، تو گویا وجود اصلی صرف ہمارے شکور کا ہو، تینگ کہنا ہو کہ یہ  
کچھی صیغہ نہیں وجود اصلی نہ ہمارے ورق کا ہو، اور نہ رجسٹر شکور کا بلکہ یہ درک و درک دو لذن  
کی اور اسی کے مظاہر ہیں، اور اسی کا وجود اصلی حقیقی ہے، ہمیں اسنا ہو کہ دو لذن

کو غلط فہمی ہوئی اور قس شمور کے درمیان جو نسبت و اضافت ہے، وہی اصل حقیقت ہے،  
ورنہ دیکھو داصلی مذوق کا ہے اور نہ شور کا،

یہ ہے ایک نہایت ہی مختصر اور رازی طور پر ناقص و ناتمام خالہ اس فلسفہ  
واجب اوجو یا وجہ مطلقاً کا جسے مٹا ہیں حکماً ہے جو منی نے اپنے طے آب و تاب و دھوم  
و عالم کے ساتھ پیش کیا، اور یوں نوریں پیش کئے صدھا پر و فیض آج تک ایک نین نظریات پر  
سر دھون رہے ہیں، عامۃ الناس کو یہ جگہ کا دیان اور کوہ تراشان ایک لفظی گور کو دھون  
کے زیادہ نہ معلوم ہون، تو اس کا ذمہ دار اُن نامی گرامی فلسفہ کو نہیں بلکہ خود اس  
مفسون کے راقم کی کوتاه فکری اور ژوپیڈہ بیانی کو فراز دینا چاہئے،

## باب (۴) ہند کا فلسفہ ہند بات

ہند بات و مسائل نفس کی بہان تک جو کچھ توضیح و تشریع کی گئی وہ نفیسیں شریگ کی ترجیحی تھی ایک علم و فن کی خاص قوم کی میراث ہیں قدیم حکماء ہند کے ہاں بھی جذبات کا پورا فلسفہ موجود تھا اور جب ہیں کہ بعض ہیئتات سے مفتری فلسفہ ہند بات سے صحیح تر و کامل تر ہو، سطور ذیل میں اس کا ایک نہایت سرسری خاکہ درج کیا جاتا ہے اور تفصیل کے لئے خود ایک خوب سبق کیا جائے گا،

موجود دات عالم کی تھیم حکماء ہند نے دعویٰ نہیں کی ہے، ذات اور سوی الذات سوی الذات کے تھت میں پھر پر پرند، پھر و جبرا انسان و زین، آنات و ماہناب، غنیم جملہ کا کنات خارجی داخل ہے، ذات سے مرا و نفس ہے، ذات کے عرضی لازم دوہن، الذات دالم، ذات کے لئے کوئی ایسی حالت ممکن نہیں کہ وہ لذت دالم دوہن سے بالکل آزاد ہو، لذت دالم کے دوسرے نام بھی صورت ہیں رغبت و لفڑت ہیں جب نفس کی شے کی جانب پھتا ہو، یا اس سے قرب و دصل چاہتا ہو، اسے رغبت یا لذت کہتے ہیں، اور جب کسی شے کی طرف سے بھاگتا ہے، یا اس سے بعد و دصل چاہتا ہو، اسے لفڑت و گریز

سے موکوم کرتے ہیں ایک حکم سے مغرب کے نزدیک فتن کے عناصر نہیں، وقوف احسان (اے دارا وہ ہیں، حکم سے ہند فتن کی تخلیل عناصر ذلیل میں کرتے ہیں، وقوف غرامہ مکا (اچھا) رسمی رکریا) مغربی فلسفہ میں ارادے کے ڈانڈے، خواہش سے ملے ہوتے ہیں، بلکہ دن بھر افلاطونی مترادف ہیں، بخلاف اس کے ہندی فلسفہ میں غواہش کا ارادہ سے بالکل علیحدہ ایک مستقل عنوان فرار دیا گیا ہے، اور ارادے کے بجائے تیسرا عنصر سمجھی کو فرار دیا گیا ہے، جس کے نہر کے سخت میں عمل بھی داخل ہے، جذبات کا مانع و مصدر خواہش ہے مغربی فلسفہ کا فرق جدول ذلیل سے ظاہر ہو گا،

نفسه هنری میرزا بن  
نفسه هنری میرزا بن

| دوقن                                                                                          | احساس                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ارادہ | وقت | خواہش | سی |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------|-----|-------|----|
| اعلام اکل نیفرا (ماخیزیات) (متراوڈ خواہش اعلیٰ) (علم اور اکل نیفرا) (ماخیزیات) (متراوڈ اعلیٰ) | لذت و الہم صحیح معنی میں ذات کی کیفیات نہیں، ذات کی کیفیات سرگاہ نہیں اور وہ خواہش رہی ہیں، لذت و الہم کو یا ان کیفیات ذات کا پیمانہ نہیں، یعنی یہ ان کیفیت و مقدار بتاتے ہیں، اس بنا پر ذات کی کوئی کیفیت، کوئی نیلت، ایسی نہیں ہو لذت و الہم کی ابہر شے پاک ہو، نفس جن حالات کے درمیان ہوتا رہی، یا انہیں قائم رکھنے کی خواہش کرتا ہے، یا ان سے نکلنے چاہتا ہے، اور ان خواہشوں کی جس صدیک پوری |       |     |       |    |

ہوتے کی ترقی ہوتی ہی، اسی مناسبت سے نفس میں انبساط والنقاش، خونگواری، ناکواری، سرست و افسوس دل کے جذبات پیدا ہوتے ہیں، اور اس طرح جذبات کی نبیادیں لذت والم کی گمراہیوں میں قائم ہوتی ہیں،

خواہش جس وقت تک سادہ ولبیط صورت میں ہی، خواہش ہی جب تک و تائیکے ساخت نمایا فتح حالت میں ہوئی ہی، تو اسے جذبہ سے موسوم کرئے ہیں، ابتدائی ولبیط حالت میں خواہش کے وظیفہ ہر ہوتے ہیں، ایک یہ کہ جو شے نفس میں لطف و انبساط پیدا کر جائی ہے اس سے قرب وال تعالیٰ ہو، دوسرے یہ کہ جو شے الہ والنقاش پیدا کر جائی ہی، اس سے بعد وحدتی،

ان ورزش خواہشون کو علی الترتیب جذب و دفع، کنش و گریز رغبت و نفرت بھی کئے ہیں، خواہش وصل و اقبال اسی وقت ہوتی ہی، جب امکان وصل و اقبال بھی ہوا گیا ذات جب خواہش وصل و اقبال کرتی ہو، تو اس کے شور خی میں یہ حساسیت ہو جو دنوتا ہے کہ دیگر ذات، اور یگر لغوس کے ساتھ اس کا وصل و اقبال ممکن بھی ہے اس کے معنی یہ ہوئے کہ نفس کو دیگر لغوس کے ساتھ اتحاد و نی کا احساس رہتا ہے ایسی کہ وہ نوئی جیش سے کوئی علکہ و بھروسہ نہیں رکھتا، بلکہ اپنی اصل و سرست کے حافظ سے تمام موجودات کے ساتھ تحدیب کیا ہر ذات "ذات کل" کا ایک جزو ہے، ہر کسی بھر کسی مطلق کی ایک موجود ہو، اسی طرح نفس میں دوسری خواہش اگر یہ زوال تعالیٰ کی چور دلیلت ہے، اسی کے معنی یہ ہے کہ ہر کسی اپنی "خودی" کا احساس رکھتی ہی، اور مرتاح

اپے تین دیگر موجوں کو جو دات سے ممتاز و مختلف پاتی ہے، نفس بشری کے یہ دو نوں مظاہر پر لوگوں ان حقایق کے تھیں ایں لیقوں اپنی اصطلاح میں ”وحدت“، ”کثرت“ اسے تبیر کر کر رہے ہیں،

بچہ بیب پیدا ہوتا ہے تو اس میں تندیہ کی ایک غیر متعین طلب و خواہش خود بخود بیباہ بھالی ہے، وہ روتا چلا تا ہے، اماں دو دو ہم بیباہی ہیں، اس سے بچہ کو تسلیم حاصل ہوتی ہے، اب رفتہ رفتہ اسے دو دو کے سامنا ایک شخصی و تھیں رغبت پیدا ہوئے تھیں اور اسے دلگیر ہو دیکھا کرتا ہے، تو اس لمحے میں کہ بچہ دو دو پیئے کی سرست حاصل ہو گی، اس نتال سے معلوم ہوا کہ سر جذبہ رغبت، اپنی نمایا فتہ صورت میں عناء صریل پر شکل ہوتا ہوا۔  
(۱) کوئی لذشتہ اپنا طلاق فریب واقعہ،

(۲) اس واقعہ کی یاد،

(۳) اس اپنا طاٹ کی یاد سرنو تریق،

(۴) اسکی تجسید کی خواہش و متنا،

اسی طرح جذبات لغت کی تخلیل کرنا چاہیں تو انہیں عناء صرار بچہ کو زیر بھر کر کے یاد رکھ کر کتے ہیں، ۱۔

(۵) کوئی لذشتہ القباضی آفرین واقعہ،

(۶) اس واقعہ کی یاد،

(۷) اس القباض کے از سر نو طاری ہوئے کا اندر شہر،

(۲۷) اس کی عدم تجدید کی خواہش و تمنا،

بجزہ پر غبت کی صورت صرف اسی وقت پیدا ہو سکتی ہے، جب ایک ذات کو دوسری ذات کے ساتھ قربِ اصل، وال تعالیٰ کی خواہش ہوتی ہے، کیا دوسرے ذات میں اپنی اپنی جگہ پر قائم رہیں، مگر ایک دوسرے سے متصل ہو جائیں لیکن الگ خواہش اس کے بجائے یہ ہو کہ ایک ذات جو اپنی دلادی حیثیت سے ضم و تخلیق ہو کر دوسری ذات میں شامل، اور اس کے ساتھ ممکن ہو کر ایک ہو جائے، تو اس صورت میں اس پر جذبہ کا اطلاق نہ ہو گا، بالکل اسے طلب اشتہا، یا شہوت سے موسوم کریں گے، غذا کی جانب انسان کو پر خوبی ہوئی تو وہ محض نفسی حیثیت سے قرب وال تعالیٰ کی نیشن ہوتی، بلکہ غذا کو وہ اپنے جسم میں داخل کر کے اسے جزو بدن بنا لینا چاہتا ہو... یہ یہ کہ غذا کی خواہش کو "جذبہ" سے تمیز ہون کر سے بالکل اشتہا، یا طلب کتے ہیں، بجزہ یہ ہمیشہ ایک نفس میں دوسرے نفس سے متعلق ایک ذات میں دوسری ذات سے متعلق میدا ہوتا ہے، اب الگ جذبہ کی تعریف کرنا جایا ہیں تو کہہ سکتے ہیں، کہ وہ ایک خواہش ہے جس کے ساتھ و تخلیقی شانی روپا ہو، جو ایک نفس کو دوسرے سے ہونا چاہتا ہے، بجزہ کی جب یہ ماہیت دریافت ہو کی کہ وہ لفڑس کے درمیان خواہشِ آمیزہ رہ لے، و تخلیق کا نام ہے، تو اس کے مختلف اجزاء و اقسام ہی بآسانی سمجھیں اسکتے ہیں، اپنے خوبیت یا المفات و دو افراد کے درمیان حسب ذیل طریقہ سے پیدا ہو سکتا ہو،

(۱) یا یہ کہہ دو افراد میں مساوات کا احساس ہو، اس حالت کے نام، بہ اختلاف مراتج طریقہ کی "دستی"، "خوبی"، "یگانگت"، "محبت"، "المحبت" و معاشرت میں،

(۲) یا یہ کہ طالب ذات مطلوب کو اپنے سے بڑا اور افضل در ترقی کرے، اسی حالت میں اس کے دل میں "اعظیم" "احترام" "عورت" "عقیدت" "ارادت" کے جذبات پیدا ہونے گے،

(۳) یا یہ کہ طالب ذات مطلوب کو اپنے سے چھوٹا اور کمتر خیال کرے، اپنے موقع پر اس کے دل میں "رُحْم" "لِرَحْمَةِ" "مُوْنَت" "شُفَقَة" "رَافَت" کے جذبات وجود میں آئیں گے،

لغوں کا یہ بائیگی ربط بالکل جذب مقنایی کے کائل ہے، سنگ مقناییس کے دو گرسے ہب قریب قریب لکھ جائیں گے، تو یاد و ذہن ایک دوسرے کی جانب پڑھ کر در میان میں جائیں گے، یا ایک اپنی جگہ پر فاکم رہے گا، اور دوسرے اکڑا احرکت کر کے اسے ل جائیگا، اسی طرح جب دو لغوں کے درمیان جذبہ رُحْمیت پیدا ہو تاہے، تو یاد و ذہن ایک دوسرے کی جانب یکسان وقت کیسا تکشیش کرتے ہیں، اور اسی کو حالت مساوات کہتے ہیں، یا ایک نفس از خود دوسرے کی جانب کھینچ جلا جاتا ہو ایسے موقع پر مطلوب یا کھینچ والے کو کال دوڑی ترا و طالب یا کھینچ جانے والے کو تاقص و صنیف ترقیار و یا جائیگا،

کوئی نفس ہر ہر ہیئت سے کامل و کمل نہیں ہوتا، ہر نفس یعنی خصوصیات میں کامل ہونا ہے اور اپنی مانوسیت، ان فضیلتات کا تکمیلہ دو دوسرے نفس کے ساتھ جو اپنی خصوصیات میں کامل ہوں افسار و امداد سے کم نہیں ہوتا، اور جب کوئی ایسا نفس اسی کے سامنے آ جاتا ہے، تو سے اختصار اس کے ساتھ کٹش پیدا ہو جاتی ہے اب اگر دوں لغوں اپنے

اندر سادی درج کے کمالات و لفظات رکھتے ہیں، تو دو ذریں یہں باہم لفظ و بحث پیدا ہو جاتی ہی، اگر ایک میں لفظات کا تاسیب کمالات سے زیادہ ہو تو وہ اس لفظ کی جانب جوان کمالات میں ممتاز ہے، استفایہ و تحصیل کمالات کیلئے یہ طبقہ اس طرح الگ اکیں کمالات کا پیغمبر مکتابہ لفظات کے ذریں تو وہ لفظ کی جانب جوان کمالات میں ہلکا ہوا ناوارہ و عطا کے کمالات کیلئے یہ طبقہ کریکا اور اس طرح جذب عزیز ضمیح و قضا لفظ میں تحصیل کمالات کا سب سے بڑا ذریعہ قرار پا جاتا ہے،

یہاں سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ نص کا کامل کیجانب تحصیل کمالات کیلئے غربت کیا تو تحصیل کا عمل قیاس ہوتا کمال کو تھی کیجانب غربت کیلئی کیا وہ سکتی ہے؟ اور اسکو آخر یہ میں کیا نفع ہو سکتا ہے؟

اس کے مقابلے دو بائیں پیش نظر مکنا چاہئے، ایک یہ کہ لطف ولذت تحضیل میکڑنے بھی ہو سکتی ہیں، ایک شخص جس پر جان دیتا ہے وہ اس کے نام سے بیزار ہوتا ہے، اور پھر ہر دنی ایامیات میں مسلم ہو جائے کہ ہر لفظ کو اپنی زندگی میں تمام ممکن تجربات سے ہو کر گذرنا ہوتا ہے، اس لئے یہ لازمی ہے اکہر ہر زمانہ میں کچھ لفوس ایسے ضرور ہوں جن کو بدل اعطیا و ایسا میں وہی لطف آتا ہو جو درستون کو تشعیح حصول اور تیشارتین آتا ہے جھینن اعانت دار داد میں دی لذت حاصل ہوتی ہو، جو دنیا کو استفایہ و اندکا دین ملتی ہے، جو کہ بخشنے، دینے اور باشنسے پر دیسے ہی حریص ہوں، ہیئے دوسرے سوال کرنے، لینے، اور عالم کرنے پر ہوتے ہیں، کون کہ سکتا ہے کہ مان کو دوہم پلاسٹیک میں اس سے ایک ذرہ بھی کم لطف آتا ہے جتنا پچ کو دو حصے پینے میں آتا ہے؟ سوال ہو سکتا ہے کہ اس صورت میں مان ناٹھی مھری، اور پچ کا مل ہوا کہ مان کر اپنی مارتا سے ٹھوڑا ہو کر کچھ کی طرف رجوع کرنا پڑتا ہے یا پھر اس طرح

ہر مرد میں دنیا خن ناقص فرار پایا کہ اپنے جذبہ سخا دت و دنیا خن کی تسلیں کئے اسے اہل حست اور کلاں کرنا پڑتا ہے، پر خیال صحیح ہے، واقعہ یہ ہے کہ اس حیثیت سے مان بمقابلہ کچھ کے اور مرد میں بمقابلہ حاجت ہند کے ناقص ہی میں مطلق "النظام فطرت" کی بیاد ہی اس مسادات و محبوہ رہت پر رکھی ہے، اکہ قوی سے قوی نفوس بھی کسی نہ کی حیثیت سے صعیت دنیا خن نفوس کے میان اون، البتہ مجاہدہ عام میں بخوبی اسی حیثیت سے زیادہ محاجہ ہوتا ہے، اسی کو صعیت و ناقص کہنے لگتے ہیں،

دوسری بات یہ ہے، اکہ جلد نفوس کے لئے بزادانی و شیطانی میں سے کوئی ایک ہوئی لازمی ہے، ہر نفیں یا نیک ہو گا کیا پر طیب ہو گا، با خیث، جن نفوس میں بزادانیت یا روحیت زاید ہوئی ہو ادھ گویا طبعاً و خلقہ و جبلہ و درد دن کی خدمت پر اپنے تین یخور و مضطربانے میں، اور ان کے اجسام ماؤی پر جو کچھ ہی مشقت پڑتی ہو ابیل و عطا، ایثار و خدمت گزاری بین اون کے احجام ماؤی پر جو کچھ ہی نفع میں رہتا ہے، ان نفوس کی مثال جما جن کی ہی ہے، جو رابر تر میں رہتا ہے، فرض میں سے بظاہر اس کا سرایا ہے گھٹتا ہے، لیکن حقیقت سرداں کے پڑھنے اور سارکوں کے پڑھنے رہنے سے وہ نفع ہی نفع میں رہتا ہے، یہیک اسی طرح ایسے عمل خیر کرتے ہوئے یا تو سودا اجڑا کی قوی رکھتا ہے، یا اپنے کسی پچھلے فرض کو بیان اگاہ کا لفڑا رہا کرتا ہے، یہی بہب ہے کہ ہر عمل خیر کے وقت نفس کے اندر صدر یا ٹوپ کی خواش برابر موجود رہتی ہے، الکھ صورتوں میں ظاہر و علینہ اور بعض صورتوں میں خلی اور زیر جا پ، خلی کو جب انسان کوئی عمل خیر اپنے زندگی بالکل ہی سے غرضانہ کرتا ہوتا ہے، اس وقت

بھی اس کے شعور خنی میں اس قسم کا احساس مخفی صہر و مودود رہتا ہوا بڑے بڑے اڑیا  
و اصفیا اُنک اپنے مریدوں سے اطاعت و عقیدت کی توقع رکھتے ہیں، عالم ناسوں میں  
ضابطہ عمل ہی یہ رکھا گیا ہو، کہ یہاں ذرہ کی جیش ٹانوں و اوس تھوڑی کی ماحی میں  
ہوتی ہے، جو ٹلوس بشریت کے سب سے زیادہ ترقی یافتہ مرتبہ ہے اُن، وہ بھی کسی نکی  
حیثیت سے پرت ترین فن دیکھا ہے، اسی تاثیر و تاثر ضلیل والغماں کی رنجیوں سے  
وابستہ ہیں، اور یہ نظام عمل اس حیثیت کا منظر ہے، کہ جملہ کا نتات ایک ہی آناب کا  
پرتو ہے،

زینت یا العات کی اصل سے ہو فری ہذیات پیدا ہوتے ہیں، ان میں سے بعض کا  
ذکر اور آچکا ہے، بعض کو اب یتھے ہیں، جب فن میں دوسروں کی جانب رغبت و کشش اس  
عرض سے ہوئی ہو، کہ ان کی اعانت کیجا سکے، تو اس کی فاعلی کیفیت کو فیاضی اور انفعاً  
کیفیت کو فراخ دلی سے موسم کرنے ہیں، جب ہذبہ رغبت و میلان کی غایت یہ ہوئی ہے،  
کہ دوسروں کی خدمت کیجا سے، یا اون کے احسانات کا سعاد و خیر کیا جاسے، تو فاعلی حیثیت  
سے منت پذیری، احسان نہدی اور انفعاً حیثیت سے انکسار، وفاصلے کے ہذیات و ہجر  
میں آتے ہیں،

ہذبہ رغبت و میلان سے ہو ہذیات مرکب اور جس طرح پیدا ہوتے ہیں، انکا نام  
گز پچا اپنکی اسی طرح جذبہ لغزت و گزی کی تخلیل و ترکیب بھی ہوتی ہے، جذبہ لغزت یا گزی  
کی کی جانب سے فن میں مدد و مہذبی ہو رہا ہے، پیدا ہو سکتا ہوا۔

(۱) نفس میں اُس مبنوں شے کی مساوات کا احساس ہو، ایسے موقع پر "غیظہ و

غصب" یا "اشتعال" پیدا ہو گا،

(۲) نفس میں اس شے کی برتری اور قوت کا احساس ہو اس سے "خوف" - "ہر سر" یا "ہمہت" کی ترکیب ہو گی،

(۳) نفس اُسے اپنے سے بہت یا فر تر سمجھے، ایسی حالت میں "غزوہ" تکمیر یا "تھیہ"

کے جذبات پیدا ہونگے،

مساوات، پیشی اور ترقی کی جو تشریع جذبہ رغبت کے سلسلہ میں ایکی ہو اور یہاں

بھل بھینٹ ہوئی ہوئی میں مقدورت زیادہ ہوئی ہو، اور جو بہ جبر دوسروں سے حاصل کر سکتا

ہے اور افضل و برتر کوچھ جاتا ہو اور چوکر کو رہتا ہو، یا جس سے بزور دیکھ کر حاصل کیا

جاسکتا ہو، وہ بہت و فرد تر کہلاتا ہو،

نفس انسانی کے جذبات اس اسی کل یا چوپا میں، یعنی محبت (یاد و سی) تحفظ میں

شکست (پارکسٹ) اور غصب، خوف و تکبیر پہلے میں جذبات کی بنیاد، رغبت و کشش

بہتے اور آخر الذکر ہر سر جذبات کی لفڑت و گریز ہو راتی اور جذبات تھی جو غیر محدود

دہبے تھا ریں، وہ سب ایک جذبات اس اسی کے مرکبات و مولفات ہوتے ہیں، الگ الگ

بعن صور دون یعنی رغبت و لفڑت کے عناصر کی آئینہ اس قادر بحیدگی کے ساتھ ہوتی ہے

کہ ان کی عملیں اس انہیں رہ جاتی، (جن کی نیات نفس میں خواہش کی یعنی اپنی

ہوئی ہو، وہ حکما کے تہلکے نزدیک جذبات کے تخت ہیں داخل ہوتی ہیں بھی وجہ

کے تھے کہ اسی کے نزدیک جذبات کے تخت ہیں داخل ہوتی ہیں بھی وجہ

کے میں ان اعمال نفسی جنہیں حکماء مغرب و قوت کے تحت میں رکھتے ہیں، ہندی فلسفہ میں انہیں جذبات کے زیر عین ان جگہ ملتی ہو)

حکماء مغرب کی تجیفات متعلق پہ جذبات صرف انسان، اور ایک حد تک عین اعلیٰ حیوانات تک محدود ہے، لیکن حکماء ہند کہتے ہیں کہ شور تمام موجودات کا ناتات میں پر اختلاف درالحی جاری دسواری ہے، اور اس لئے جذبات بھی جس طرح انسان میں پائے جاتے ہیں، اسی طرح حیوانات نباتات اور جمادات سب میں کسی درجہ میں موجود ہوئے ہیں، ویدانت کی تعلیم یہ ہے کہ ایک روح رترالی ہو، جو کائنات کے ذرہ ذرہ میں کیسان حلول کئے ہوئے ہے، فرق صرف یہ ہے کہ میں اسکا قاب لہل سا مفرد و سیط صورت میں ہوتا ہو، اور کہیں زیادہ شاندار پیچیدہ، وہ رکب صورت میں "عقل" اور اک "جس" سے ساری دوسری چیزوں کو جانا اور پہچانا، تاپا اور تو لا جانا ہو، وہ بالکل بے شور و بے حس میں، صرف وہ روح سرمدی بھر تمام عالم میں سرایت اور حالت قائم کئے ہوئے ہے، وہی عقل و ادراک کو بھی اس قدر شاعرہ و صاحب حس بنائے ہوئے ہے، اور اسی نئی میں حضرت اکبر کا یہ شعر ہے:-

ایک صورت سرمدی ہو جس کا اتنا جوش ہو  
ورنہ ہر فرہا ازل سے تا ابد خاموش ہو

## باب (۷)

### مذہب ارتقائی نقطہ نظر سے

مذہب سے بڑھ کر پاہل موضوں اور کون ہوگا؟ دنیا کے مختلف حصوں اور مختلف بانیوں اور آج تک ملتا مذہب پر لکھا جا چکا تھا، ملتا ہی کسی دوسرے سبب پر موضع پر لکھا گیا تھا، لیکن یہ سارا زور قلم اپ تک مذہب کی حمایت و مخالفت ہی پر صرف ہوتا رہا ہے، اس کی جیشیت افادی پر اتنک تک کی نہ گیا کچھ لکھا ہی نہیں، ممکنہ کا سارا زور ہر زمانہ اور ہر دو دین ایشیں دعووں کے ثبوت میں صرف ہوتا رہا ہے کہ عقل و نقل میں کوئی بیرونی، احکام بیسے عین فطرت بشری کے مطابق ہیں، تعلیمات ویں، نسلتہ اور سائنس کے میعاد برپوری اور ایسے دوسرے اور مخدوں کی طرف سے جب تزوید و انکار کا سیلا ب اٹھا ہو تو اس ایشیں پڑاون گلکارا، اور ہر کسی کی نظر نہ کی، کہ حق و صداقت سے قطع نظر ارتقائی میران میں مذہب کا کیا وزن ہے؟ مذہب اپھا ہو یا برا، بھر حال دنیا کی رفتار اور تغیرات کا اس پر کام اثر پڑا ام بر طائفہ میں، ایسوں صدی میں، ایک مشور فلسفی، منطقی، قید مذہب سے ازاد جان اس کو اڑاٹھا ہوا ہے، ان کے مجموعہ مفہایں منتفعیت ہے مذہب میں سے ٹھہر ایک بسیروں

کا عنوان "ذہب کی حیثیت افادی" بھی ہے، لیکن مل نے بخوبی تھا قائم کیے ہیں، وہ صرف یہ دو ہیں، (۱) آیا مذہب موسائی (یعنی اجتماعی زندگی) کے حق میں مفید رہا ہے، (۲) آیا مذہب نے افراد کی زندگی پر کوئی مفید اثر رکھا ہے۔ سوال کے جواب میں وہ کہتا ہے کہ اس وقت تک ہماری ترقی تدبیب میں ضرور مذہب کو ضل عظیم رہا ہے، لیکن یہ فائدہ کچھ مذہب کے ساتھ مخصوص نہیں بلکہ جس شے کوئی وہ تاییدیں حاصل ہو جائیں، جو اس وقت تک مذہب نصیب رہی ہیں (مثلاً اپنی تعلیم و تربیت، سوسائٹی کا وباو، وغیرہ) وہی مذہب کی طرح وقت و اثر کے ساتھ عمل کرنے لگے، دوسرے سوال کے جواب کا ماحصل یہ ہے کہ افراد کی لیکن قلب کے حق میں مذہب کا دبجو درجے تک مسلم ہے، لیکن اس غرض کے لئے مذہب کا یعنی مصطلح، یعنی ایک ماقوٰ العادۃ پہلی میں (وہاں اور عالم غیر متعلق رکھنے ضروری ہے) پاک یہ مقصد، اس طرح ایک الہامی مذہب سے پورا ہو سکتا ہے، اسی طرح ایک طبعی مذہب سے ہی،

مل کے زمان تک مسلمانوں نے غربی فلمنیون کے لئے نامعلوم تھا، بعد کوہاں شہر اسی میزان میں تھے اور اسی پیارے سے پہنچے گئی اور ہر ٹوپی پر ارتعار ہی کے مہیا رہے، فتنگو ہوتے گئی کوئی وجہ نہیں کہ عالمیں، مذہب کو اس دارہ سے خارج رہیں، آج لیتھ میں مذہب پر ایک ٹھہر لظر اسی ارتقائی پیشہ کے کرنا ہے، اور یہ دیکھنا ہو کہ حیات اسی کے ارتقا، میں مذہب کا دخل کیا اور کس حد تک سر رہا ہے؟  
لیکن خود حیاتی انسانی سماں کے نقطہ لظر سے کیا ہے؟ ہیا لوچی (حیاتیات)

کی تھیں میں یہ لکن کافیں دھر کات کے پتوں سے بھارت ہے اور پھر ان میں بھائیوں  
اہمیت مقدم کون ہے اور موخر کون؟ ماہرین فن کے بیانات سے قطع نظر کر کے اگر ذاتی شرائی  
و بخوبی سے کام یا چاہئے تو تربیت بھی سوالات کے جوابات بہ آسانی مل سکتے ہیں، جیسا کہ نظر  
جن اعمال سے مرکب ہے وہ تین قسموں سے نہ ہے نہیں، اور ان عنواناً سے شناس کر سکتے ہیں  
کہ کام کے کام کے یا نہیں۔

(۱) اولاً وہ افعال جو افراد کی حیات شخصی کے لئے لازمی ہیں، یا اس میں میعنی ہے  
یہ، مثلاً کھانا پینا، سوتا، البدر ضرورت و جہنمیت رکھنا، وغیرہ،  
(۲) ثانیاً وہ افعال جن سے نوع یا نسل کی بقا ضرور ہوتی ہے مثلاً شادی بیانہ کرنا  
اواد کی پرورش درپرداخت وغیرہ،  
(۳) ثالثاً وہ افعال و اعمال جن سے (سو سائی) سیست اجتماعی کا نیام و پیمائش  
وابستہ ہے، مثلاً دوستی، ہمدردی، فناضی، ایثار وغیرہ،

انسانی زندگی کے اعمال کی تخلیق کیا ہے، اوسی فلسفت، اہمیت، پھولی یا بڑی  
خوبی یا بھلی اروشن یا سوترا ایکیں عنوانات ثانیہ میں سے کسی نہ کسی کے ماتحت و متعلق نظر  
ایکیں کی امشاہدہ کا ایک قدم گرا اور اسکے پڑھائیے تو یہ بھی نظر آ جائے گا، کہ حیات انسانی  
کی ترکیب میں یہ عنوان ثانیہ مخفی موجود ہی نہیں بلکہ اپنی اہمیت و نزاکت کے حوالے سے  
ایک خاص ترتیب کے ماتھ مولود رہتے ہیں،  
لیست میں سب سے زیادہ قوی اور سب پر خالب وہ جذبات نظر میں گے

جن سے اعمال حیات شخصی والہمہ ہیں، اس کے بعد ان جذبات و ملکات کا نہیں پڑیا جائے پر اولاد کا وجوہ اور بیوی پکون کی زندگی مختصر ہو، پھر تیسرے درجہ پر وہ احصاءات آئے ہیں، جن پر عام حیات میرانی و اجتماعی مشرود و موقوف ہو اور یہ ترتیب یعنیہ فلسفہ ارثنا کے مطابق ہے، ظاہر ہے کہ ابتداء تکریں میں افزاو اگر اپنے وجوہ کو دنیا کی ہر سے پر جوہ داشت عالم کے ہر وجود پر مقدم نہ رکھتے، تو تجھے یہ ہوتا کہ تنازع بلقا میں وہ اپنی پوری حلقہ افلاط بیٹھے غافل رہ جاتے تو یہ تر و مستعد تر دشمنوں کے مقابلہ میں نہ ٹھہر سکتے، اور نہ روزہ فیروزہ اور یونہ نہ فیل روزع ہی پل سکتی اور نہ ہمیت اجتماعیہ، سی کی تکشیل ہر پانی افطرت کوئی انسانی قائم رکھنی قہی، اس لئے لا جاہل انسان میں سب سے پہلے انھیں جذبات کا شود نہیں اور جن پر اس کے شخصی وجوہ کا اختصار تھا، اور حیات میرانی کی بنیاد پر نہ کہ اس وقت پڑی جس افزاو کی دماغی سطح ایک حد تک بلند ہو چکی ہی، اس لئے جن جذبات پر حیات میرانی کا وار و مدار ہے، انھیں نہ گھومنی سب سے آخر میں پایا، اور چون کلکان مخفف طبقات کے جذبات کی تاریخ تکریں میں اختلاف رہا، ہمیں یہ سب ایک ہی وقت میں یہک یہک نہیں پیدا ہو گئے بلکہ کچھ پہلے پیدا ہوئے پر کچھ ان کے بعد، اور کچھ اون کے پھی بعد، اس لئے اس اخلاق ایکی کی مطابقت میں اون کی وقت کے مدارج بھی مختلف ہیں، وجوہ جذبات قدریم ترین ہیں، ہمیں انسانی سرشت میں یعنی ترین طور پر منقص ہو گئے، اور بعد کے میں لکھنے لقوش تسبیہ ہے (ہمیں) اور وجوہ جذبات سب سے آخر میں پیدا ہوئے ہیں اون کی وقت بھی صیغفت ترین ہے چنانچہ جو کیفیت دنیا میں مشاہدہ ہیں اُری ہے، یہ اسی اختلاف مدارج اور ترتیب جذبات

تملکت کا نتیجہ ہے، ہر فرد کو ہموماً اور طبعاً سب سے بڑھ کر عزیز زبانی جان ہوتی ہے، پھر انہی اونا اور یوی، اور پھر درجہ بدرجہ، بھائی بہن، مان، باپ، عزیز، و دست، پرنسی وغیرہ، اور جب کبھی ان طبقات کے درمیان باہم تصادم و اتفاق ہو جاتا ہے، تو ہموماً اور الکثر پامداری اسی جذبہ کی کیجانی ہے جس کے نتیجے فطرت بشری میں سب سے زیادہ گھرے ہیں، عیز و دن کے مقابلہ میں حمایت و نظرت ہم عیز و دن کی، ہمسایہ دن کی ابرادری والوں کی، بھائی ہے، پھر ان کے مقابلہ میں اہل و عیال کی، اور اہل و عیال کے بھی مقابلہ میں خود اپنی اپنی حاجتی دلخی کے وقت ملنے والوں کا مال اٹالیا جاتا ہے، دستوں کے رہ پے کی بے تکلف پوری کو بھائی ہے، عیز و دن کے سامان رہا تو صاف ہونے لگتا ہے، اپنے ذاتی شوق کے آگے بیوی کا زیور بے دھڑک فروخت کر دالا جاتا ہے، اور پھر شرید کے زمانہ میں سلسلہ بھوک سے عاشر، اکر فاقہ کش والوں اپنی اولاد کو بھی نہیں بھرا جائے کے عرض میں پیچ دالئے ہیں، بلکہ بعض اہمی شدید صورتوں میں یہ سپیٹ کا عذاب اتنا سخت ہوتا ہے کہ مان اور باپ اپنی سکی اولاد کو بھوک جھوک کر کھا لی جائے اسی دلار کے راقواں شواہزادیں اسی کلیہ کے، لیکن فطرت کا مقصود، محض افراد کی زندگی اور محنت سے نہیں پورا ہوتا، بلکہ کائنات کا سلسلہ قائم رکھنے کے لئے بنیاد کار، افراد کا نہیں بلکہ نسل و نواد کا دھڑک اس سے لحیات سلسلی کو حیات تھی پر تقدم ہوتا چاہا ہے، چنانہ واقعات کے عالم میں پہنچا ہے کہ فرائیضی بمقابلے نواعی اور بمقابلے تھی میز اجنبی تصادم و اتفاق

اوجاتا ہو، تو نافع شخصی کو منافع شعلی کے مقابلہ میں دب ہی کر رہا پڑتا ہو، سرمشت بہتری کا فاalon یون نہ ہو تو یہ آئندہ نسلوں کا سلسلہ چل سکتا ہو، اور نہ نوع انسانی کا وجد و باتی اگر باپ اداوی کی تعلیم و تربیت، پرورش و تکمیل اسٹریٹری لطف، اپنا لفظ، اپنی رجھت اپنا اکرام، اپنا رہبیہ، اپنا وقت فریبان کرنا چھوڑ دیں، اگر باپ میں زمانہ محل کی مکملین، ادا مشقین، وضع محل کے خطرات، اور رخصایت کی سبیل طبیعت اور بے چینی ان چھیٹے سے انکار کر دیں اور اگر والدین بچوں کی پرواخت و کفالت کی خاطر اپنی صحت ہلک کو مفرغ خلصی نہ ڈال دیا کریں، تو کیا ممکن ہو کہ تجوہ نہیں کا وارث کو فردی شہر خیز و زنکے بعد روسے زین پر باتی رہ جائے؟ اور یہ سب چیزوں اگر نہ ہوں، اور نوع انسانی کب تک چل سکے؟ عرض نظام عالم کے قیام و تسلیم کے لئے لازمی ہے کہ افراد میں ذاتی بحثت ذاتی انسانی و خیر و تمام ذاتی جذبات، فراغت شعلی و نوعی کے سامنے مخلوک ہیں، لیکن چیز انسانی کا ارتقائی ترقی مقرر جس سے کا نام ہے، اوس کو وجود دین لائے اور پھر اس کے باع رکھنے کے لئے اسی قدر کافی نہیں کہ جذبات ذاتی، جذبات نسلی سے مخلوک ہیں، بلکہ یہ بھی صفر وہ ہے کہ جن جذبات پر حیات عمر ای مشروط ہے، ایکینٹ جی بھی جذبات ذاتی پر غلطہ لفون حاصل رہے، ارتقا بحثات کی جس سکل کا نام مقرر و مذہب رکھا گیا ہے، تو کر کے سے دنہ ہو گا کہ اس کی حقیقت اس سے زیاد کچھ نہیں کہ وہ افرا و کے لئے اسکے ہی ہو، خدید ہریت کا، ایک درس ہے صنیط نفس کا، اجتماعی اندی کی عصی صورتیں اس وقت کا ہے، پر وہ کام آپکی ہیں، ان سب میں خصوصیت شترک ہی بائی گئی ہی، کہ افراد کی عصی مدد و آزادی مطلقاً اتنا

کا کچھ جزو سلب ہو کر رہا ہے ایک لوئے کی سلسلہ ہمارے سامانے رکھی ہو، ہم اسے اٹھا کر اگر پر کر دیتے ہیں، گرمی پا کر اس کے ذرات میں جو اب تک باہم بالکل منقسم ٹھانٹا نہیں ہو جاتا ہو، دوسرے الفاظ میں اس کے ذرات مطلق العنان ہو کر ازادی کے ساتھ حرکت کرنے لگتے ہیں، اب اگر ہم اسے ٹھنڈا کر کے اس کے ذرات میں اجتماع و انصمام پیدا کرنا چاہیں تو اس کے معنی یہ ہون گے کہ ذرات ترتیبی کی مطلق العنانی سلب ہو گئی اور بجای حرکت کے ان میں سکون پیدا ہو گیا،

یہ حال تمامی دلکشی و دلکھاوی اجتماعات و مرکبات کا ہے اور اس سے برعکس کیلئے ہوئی و انسانی اجتماعات پر علاوہ آتاری بھان چند افراد میں جل کر یک گروہ یا جماعت بنائی، جس اس کے معنی ہے کہ ان کی حیثیت اب افراد کی نہیں بلکہ اس مجموعہ کے ارکان کی ہو گئی، اب یہ گروہ یا جماعت جو خواستہ و قوائیں نافذ کر گئی وہ ہر رکن کے لئے واجب العمل ہوں گے اجتماعی منافع کے سامنے افرادی منافع نظر انداز کر دیتے جائیں گے اور افراد کو اجتماعی افراد پر اپنے ذاتی و خصی اخراجی قریبان کر دیتے ہوں گے ارتقا میں کوئی کمکتی نہیں کے سامنے اس کی یہ خصوصیت بھی ترتیبی کرتی جاتی ہے، چنانچہ جو قویں مادی یا مادی سے زیادہ ہذب و متمدن گئی جاتی ہیں، اون کے افراد کا بال اپنے طرح ملک کی پانیزہ بون میں ٹھانٹا ہوتا ہے، یعنی، پھر نہ سونا، اٹھنا، بیٹھنا، بیٹھنا، کھانا، بولنا، کھانا، بیٹھنا اخراجی روزانہ زندگی کا کوئی چھو سا غلی بھی ایسا نہیں ہے اس کا کری فردا زاد و فیض ہو، ایک ایک حرکت پر سوسائٹی کی طرف سے فراغم مقرر، ہر افرادی سے اونی جنہیں پر خواستہ نہ رکان، اور کچھ نہ سی

تو کم از کم ”ایمیگیٹ“ کا بار نہ ہو وقت لگتے کام اور  
 یہاں تک جو کچھ گذرا اوس کے حوالے کو دفاتر زیل میں رکھ کر کے ہیں ۔  
 (۱) حیات انسانی سبقت ہی، حیات شخصی ایجاد نہیں اور حیات مماثل پر  
 (۲) حیات کے ان اصناف سے کانہ میں اکثر اختلاف و تضاد واقع ہو جاتا ہے  
 (۳) فطرہ و طبیعی حیات شخصی کے جذبات و آثار نہایت قدیم اور نہایت قوی ہے  
 (۴) لیکن نظام کا ایجاد کے قیام و بقایا کی صورت صرف یہ ہے کہ حیات شخصی کے جذبات  
 کو حیات ذاتی کے مقابلہ میں قوی کیا جائے اور ضروریات نسل و نوع کو ضروریات ذاتی  
 و شخصی پر مقدم رکھا جائے ،  
 (۵) ارتقائے تمن اس کا مستحقی ہے کہ حیات عماری کے جذبات کو ٹھیک حیات ذاتی  
 کے مقابلہ میں تقویت پہنچائی جائے ،  
 ان مفہومات کے ذہن نہیں ہو جانے کے بعد اگر ہدن کی ترقی اور نظام کا ایجاد کا  
 قیام بد نظر ہے تو اس کے سوا چارہ نہیں کہ مخصوصی ذرائع اور خارجی تراویہ سے ازاد کی خودی  
 خود عرضی اخود پرستی کی عام صورت و کو دبایا جائے اور ان کے مقابلہ میں انہیں ایسا رہے  
 لش اہمروی اور خدمت فلک کا خواجہ بنایا جائے ،  
 اس مقصود کے حصول کے لئے بحث طبقہ اس وقت تک دینا سکے تھجہ ہے گاہ میں رہے  
 زیادہ موثر اور کارگر تباہت ہوا ہو وہ طریقی ”مزہب“ اسی جنت کے اشتیاق میں بھرے  
 رہو پیاسے رہو شفقت اٹھاؤ تکلیف برداشت کرو اپنی سخت سے سخت توہین گلزار

نمازے جنت کے شوق میں مال لٹاؤ، اپنے کو مٹاؤ، ہر بڑے وادی فریبون کی قربانیوں کا تجھنیش  
کر دو، یہاں تک کہ اپنی جان ہعزیز کو قربان کر دو، امداد کی راہ میں پس لافت مزروں سے پیش نہیں  
کو مارو، ہب کو قتل کر دو، اکتوس تے بیٹی کے حلیں پر جھپری پھیپر دو، ورنچ کے گھوٹ سے اعذلی  
کی وہشت سے، بڑے سے بڑے اور جھوٹے سے چھوڑے گناہوں اور بکر و اریوں سے بچو  
یہ خلاصہ ہے ساری تعلیماتِ مذہب کا، اور ان تعلیمات پر عمل اپنے اپنے درجہ درجہ  
کے حاظہ سے، کو درہ کرو، ارہما ارب مخلوق شروع سے آج کاک برا بر کر لیں ایسی ہی  
معجزن سوال کر سکت ہے کہ اس غرض کے لئے مذہب کی کیا تفاصیل ہے، اگر  
فلسفہ اخلاقی کا تعلیم عام کر دیجائے جب بھی یہ مقصد حاصل ہو سکتا ہے، لیکن یہ سوال وہ  
پیش کر لیجیا جو نظرتِ بشری کے قوایں سے ناواقف ہو گا، اول فلسفہ اخلاق کی تعلیم کی انتہا  
فام ہے کس کے بس کی بات، لیکن اس عمل و شواری سے قطع نظر عام انسانی افراد جذب میں  
سلط پر ہوتے ہیں اس کے حاظہ سے ان میں یہ قابلیت ہے کہ ہر کو کوئی فحسل کو اختیار  
یا ترک اس کے ملی ہیں جن قبی کی بنا پر کیا، اور انہا مجرم کھلی، قانونی تنقیٰ یا آئین اسلام کو  
رکھیں، اور یہ بالغرض خود عزم نہ و خود پرستا نہ زندگی کے فحصالات کسی طرف ان کے  
ذہن نہیں کر لیجیا ریجھا یعنی تاکم دلائل عقلی و دراہیں منطقی اپنے اندر وہ رہبر و است قوت و  
اثر کرمان سے لا کھلے ہیں، جو اہمی و غیری احکام کا حصہ ہے، فطرتِ بشری اس پر مجبوں ہو  
کہ جن بھرپوکات کا ایسا راست دلائل عقلی سے نہیں ہوتا، اس کی لذتی بھی دلائل عقلی کے لئے میں  
نہیں ہوں گے اور شریعتیں کی راہ سے آئی نہیں، وہ ایلیں کے راستے سے بکالی بھی نہیں جا سکتی،

جدبیات کا مقابلہ صرف جذبات ہی کر سکتے ہیں، اور یہ ظاہر ہے کہ خودی، خروجی اور عینی اور خود پرستی کے وداعی و خمر کا ت (کم ان کم) براہ راست دواعی و خمر کا ت (دلالت عقلی و برہن) ممکن ہی نہیں ہو سکتے، بلکہ بعض جذبات ہو سے ہیں، پس ان جذبات کا اگر زور تو زار ہے تو یہ ناگزیر ہے کہ ان کے مقابلہ جذبات ہی قری اور کم تر پیدا کئے جائیں، اور یہ جذبات حسن، جذبات خمیثہ کو اس طرح پڑپ کر جائیں جس طرح ازدحام ساپنون کو لگل جانا ہے اور میقاصدا ایک وحی والہام کرنے والی ذات ایک عقل و اور اک بہوش و خروج و اور اسے افوق و ادار ادا وہ سمجھی، اور ایک پون و پھرا ارتو و قدر، انقدر بحرخ سے بالا تر و بلند تر حاکم کے مانتے ہی اسے پورا ہو سکتا ہے،

یہی لم ہے اس تاریخی حقیقت کی کہ جن قوموں میں مذہبی جوش و خروش کی رہی تھی اور کائنات ارتقائی کلکش اور تنازع للہبیت میں سمجھیش اُن قوموں پر غلب آگئی ہیں جنکی دینی بندش و صیلی ہو چکی ہے، آغازِ اسلام میں مسلمان گنتی کے چند افراد اور چند مکاروں تھے، سماں عرب سے یعنی معرکہ الکوہ و میش دینی و حیثیت مذہبی سے لبر زانی سے کہیں زائد تقدراً اور کہیں زاید دولت و سماں پر رکھنے والے اہل عرب پر غالب آئے، دو فاروقی میں مسلمان خیرت ایمانی کے پنڈت تھے، اپنے سے کہیں زائد آمارت و ہبز اور اپنے سے کسی کسی کے زائد ایرانیوں اور رومیوں کے تخت و تاج پر قالب ہو کر رہے تھے اور عورتی کے سپاہی تھم و حشی، تکھی جنگوں کی، پھر بھی دم کے دم میں قدیم ہندی شہر پر مدن کا پر ایع گل کر گئے،

پہب شوہر میں اسی حقیقت تاریخی کے کار تھاری جات اقوام میں نہب کو دخل عیطم ہے اور نہبیت اس کا ایک عنصر ہم، بے شہر یہ کہا جاسکتا ہے کہ بعض سیاحوں کے بیان کے مطابق تاریخ بعض قبائل دنیا میں ایسے بھی مورود ہیں جنہیں کوئی نہب سرسرے سے رائج ہی نہیں مثلاً امریکہ کے ایکم، اور باہم ہونہ زندہ ہیں، لیکن اگر ان مسافری جان گرد سیاحوں کا بیان صہبہ مان لیا جائے تو یہ بھی تو انھیں بیان نہیں سے ثابت ہے، کہ ان لا نہب قبیلوں میں سرسرے سے کوئی تبدل بھی نہیں، اور اس سے کیا یہ بالا کی تفہیف کے بجائے اور تقویت ہو گئی کیا ایک نقطہ اور اس کیلئے کیا ہو گئی، کہ جہاں نہب نہیں، وہاں تمدن بھی نہیں، اور بالآخر اگر ان میں کسی حد تک تبدل تسلیم کر بھی لیا جائے تو پہل جنگ ایمانی حیثیت سے ایسے مقام پر آباد ہیں جہاں رہ کر انھیں دوسرے قبائل اوقام کے ساتھ تاریخ لبعاہیں کسی جدوجہد کی جائیں پڑی، اور اس لئے ان کی مخصوصی اشتہانی ہیئت سے سائے روسی روسی نہیں کے مقابل کوئی استنباط کیسے سچ ہو گا، جہاں تاریخ لبعاہیں علی جدوجہد کی ضرورت قدم پر گاڑ رکھے ہے کہ نہب کا ایک پڑا حصہ ایسے اعمال، عقائد و رسم پر مشتمل ہے تو اسے جو یہ اقوام میں برداہ راست بھیں ہوتا اور اس لئے اس جزو کی تہیت ارتقائی لفظ افسوس کے کہ نہیں ہوتی، لیکن نہب کے عربی و معاشری جزو و ردار اور قدر الاتر جانشی کے لئے لازم ہے کہ اس یعنی عقل میں اور از جو اس و اور اکے سے مافق، اور تجزیہ، و مشاہدہ سے برقرار رکم و عقائد کا حل سمر قائم رہے اعلیٰ ہمیں، میں اگر ان کے تمام با فوق اتفاق اور از جو اس کے کوئی وجہ نہیں، اور اس کے لئے عقل میں نہب ہے تو اسی سے اس کے لئے نہیں، اور وہ بے ایمان نہب ہے اسی

ہی کیون رہئے گا:

مذہبِ ترقی تحریر، وارثوں ارجیات میں صیانت کی نہیں ہوتا، بلکہ ترقی تحریر کا دار چونکہ اکٹھی تحریر کے حیاتِ اسلامی کے شعبہ جاتِ تلاش کے درمیان ایک خاص توازن و تراپ نہ رکھنے پر ہے، اس لئے مذہبِ ترقی اپنے تمام اہم امور شماری میں اسی اسلامی حقیقت کو پیش نظر کھا سکے اور ایک مذہبی شریعت میں ملا جائے ہوں گے،

(۱) اپنے حیاتِ شخصی کے لئے اس سے مقدم ضرورت نہدا و تنفس کی ہو، اس فطری تلقین عقلائی پر ہے کہ انسان اس سے زیادہ ہر یعنی کھا سے پیش پر ہو گیا، اور اس کے مقابلہ میں ہر نئے پیش پر اندھہ پر اس گھری حقیقت کو میش نظر کر کر اپنا ایک ایم فری پر رکھا کر اس ہوں گا زور قدر سے، اور اس خود میں احتدال پیدا کرے اسلام تین روزہ ایک پورے مہینے کی طویل حدت کے لئے فرض کر دیا گیا اور نقلِ روزون کے طرح طرح کے فضائل بیان کر کے انہی طریقے تر خوب دیکھیں ۱)

(۲) حیاتِ معاشری و مدنی کے حق میں جو شے ہم قابل کا درجہ رکھتی ہو، وہ افزاد کی نہ ہو، خودی و خود پرستی سے، مذہب سے رکوئے سمجھو دنماز، نماز بنا جاعت اور سچ کے ذریعے الی جذب کو فنا کر دینے کی پوری لکش کی، اپنے سے بڑے مکابر تاحدار کو نماز کے وقت پر نظر آجائنا اور کہ مثل عام افزاد کے وہ بھی اپنی ترقی کے لئے کسی بالا تر قوت کا محتاج ہے، اور اس حیثیت سے اس سے اپنے ہمہ نوں پر کوئی تفرقی نہیں ہے، اور نماز بنا جاعت میں تو یہ احساس کی کہ گن بڑھ جائے جسی مذہب میں نا بنا جاعت اور اپنے جیسے عالمگیر اجتماع کی ناکید ہے، اس نے اس نکتہ کو درست

ڈاہب سے بہر کھاہے ۱

(۳) جن افعال پر یقائے حیات شخصی برداشت مشرود و موقوف ہو، ان کے بعد ان اعمال کا نام آتا ہے جو ان میں بالا سطح میں ہوتے ہیں ایسی اعمال کے سب سعیت یہی نہیا تی راز ہے، اس کا کہ افراد کو اپنی جان کے بعد ہی اپنا مال سب سے زیادہ عزیز ہوتا ہیں لیکن ظاہر ہے کہ اگر ہر شخص اپنے مال کو اپنی ہی ذات تک محدود رکھے تو حیات اجتماعی کا فروغ اعتمد ہوا جاتا ہے، مذہب نے یہاں بھی فطرت پرشری کی صحیح نیاضی کر کے جب مال پر ضرب لگائی زکوہ کو فرض قرار دیا اخیرات کی تاکید کی اور انہیں کی مذمت سخت سخت اتفاقات میں لی

(۴) حیات اجتماعی کو برداشت مترقبی دیتے کا بہترین ذریعہ یہ ہے کہ مختلف طبقات کے افراد بینہم میں جوں رہیں اور عین کام از کام ہبند مواقع ایسے صورت میں کہ شاہ و گدا، امیر و غریب عالم و جاہل ایک سطح پر کھڑتے ہوں، اس غرض کے سلے وہ سرے مذہب کی مختلف مقامات کو مقدس قرار دیکر، وہاں کی زیارت اپنے پریوں پر وابس کر دی اسلام نے چھڑیا تھے جو میں جمیع وعیدیں کے احکام کے ذریعے سے ان مصالح کی ذریعہ بوجہ اگنی کر دی،

(۵) فرائض و واجبات کے علاوہ مذہب نے عموماً بین اعمال کو فضل و اشرف قرار دیا ہے، اور جن کے فضائل کو خاص طور پر مولک دیکھا ہے، وہ اکثر وہی ہیں جن سے انسان کے جذبات خودی و خود پرستی فنا ہو جائیں، جو لوگ غرض کو چھپتے ہیں، اپنے نفس کے لئے انتقام نہیں لیتے اور اکابر و غرور سے بچتے ہیں، دوسروں کے ساتھ نکلی کرتے

پین، اسون کی طرفی بڑی فضیلیتیں بیان ہوئی ہیں، اور ان سب کو آنحضرت میں بڑی طرفی امید بن ولائی کی ہیں، لیکن ایک گال پر طلبانچہ پارسے وسلے کے سامنے دوسرا گال کر دینے کا علم افراط کے مقابلہ میں تفہیلیت ہے، اس لئے جو خدا ہبہ زیادہ مکمل ہیں، انھوں نے اسی ہر کو تظریز داڑھ کر کے انتقام کی پوری اجراست دیدی ہے، البتہ اس کے حدود تکنی کے ساتھ فاقہ کر دیں اور ان تیوں کو توزیر ناخود ایکب جنم فراز دی دیا ہے، طبع طرح کے بھائیوں اور رہنماویں قائم دینبی پیشہ اون کے لئے تکمیل ایسا نہ رہی ہے، اول کے رہنمائی مصائب جو کچھ بھی ہوں، ارتقان نقطہ انتظار سے اون کی پیشکش طاہرہ و داشت ہے کہ افادہ کی امانت شکستہ ہو، اور پھر بحث کی، اس قدر تو خیب صاف، اور صراحت رکھ رہی ہے، کہ حق صدر کے سامنے وطن والیاں کی محبت خلوب رہے، اور یہ نہ ہو سئے پائے، کہ ارتقانی جدوجہد میں نہیں کے کڑوں کی محبت کی بلیہ مقصد اور اعلیٰ مطہر نظر کی عنان گیکہ ہو جائے،

(۶) جذبات شخصی کے بعد ہر ہی شدت و حرمت کے بھائیوں سے جذبات سفلی کا نہ رہا، اور بھی ان میں اور جذبات عارفی میں بھی اگر قصداوم و قیامی واقع ہو جھاہا تو اسی واسطے مذکوہ جذبات سفلی کو بھی حدود کے اندر رکھتے کا پورا انتظام کیا ہے، حرام کا ری پر یخت سے بخت و حیران ہیں جو اسکے لئے اپنی توزیع صفت و عفت کے مناقب، اور اداز دلیع کی تحریر داڑھ بخوبی مکمل ہو، ایکین اشاعت غوشہ کا، کیلئے سخت سزا میں، ان سے یہی عرض و مقصود ارتقانی لفڑا شہ ہے، روزہ کی حالت میں ورن دل پھر اور اسکا وہ احرام کی حالت میں ایک مدت تک شہ، اور روزہ کی حالت میں ورن دل پھر اور اسکا وہ احرام کی حالت میں ایک مدت تک

مسالمیں، جاگر، حملہ، لفڑی سے پر بھر بھی آئی تسلیم ہے۔

غرضِ مذہبی یا پذیریاں گوچن شخصی منافع اور افراد کی ذاتی لذت پرستیوں کی راہ میں کی ہی حاکل ہوں اور کوئی بعض حالات میں افراد کو کسی بھی شاق گذرتی ہوں، لیکن جماعت کے حق میں براہ راست، اور پھر اس طرح افراد کے حق میں بھی بالامسلط، وحشت ہی رحمت ہیں، اور معیار ارتقا کی پر کھن کے بعد مذہبی رسمتوں سے کمین زائد حکمران ہی کا بہب نظر آتا ہے، والیتہ اسکے ممکن بھی نہیں کہ مذہبی کے حدود میں تخلیط کا احتمال نہیں، دنیا کی ہر دو اور عرض میں اور ہر تر یا کوئی نہ ہر تین پیرویاں کو دینا ممکن ہے، اور مذہب اس کلیے سے مشتمل نہیں، مذہب کی قیود اور پاہنڈیاں جب خود مذہب کی قائم کی ہوئی حدود سے متباہ ہو جاتی ہیں، یا مذہبی بہب عقائد میں بھاگتھاکر کے محض چیزوں ہام کا اور اعمال میں بھاگتھاکر و معاشرات کے چیزوں میں کا جھوغم بھیجا تا ہے، اور مذہب سے روحی بھل کر خالی پوست ہی پوست باقی رہ جاتا ہے، تو اس وقت مذہب جس طرح مذہبی نہیں رہ جاتا بلکہ محض مذہب کا لفاظ مذہب کی ایک صورت تصور ہے اسی طرح اسکی ارتقا کی قیمت بھی اسی وقت صفر ہو کر رہ جاتی ہے، اور ارتقا کی حیثیت سے وہ مذہب ہونے کی حکایات امضر ہوئے لگتا ہے۔

لیکھو وہ ط  
مع اعلان

| صیغہ        | غلط          | سطر | صفر | صیغہ       | غلط          | سطر | صفر |
|-------------|--------------|-----|-----|------------|--------------|-----|-----|
| لکین        | لکین         | ۱۰  | ۸   | بـ         | برس          | ۱۶  | ۳   |
| لـ          | لے           | ۶   | ۲۰  | خـ         | یا           | ۱۲  | ۹   |
| خـ          | ضرور         | ۱۶  | ۵۳  | خـ         | جنـ          | ۱۲  | ۳۷  |
| خـ          | بیان         | ۳   | ۰۷  | پـ         | ارنـک        | ۲   | ۰۷  |
| علی برادران | مولانا شفیعی | ۲   | ۵۵  | ترکـ       | خلافت        | ۲   | ۰۰  |
| موانـ       | موانـق       | ۱   | ۷۸  | دینـی علوم | علوم دینـی   | ۳   | ۴۴  |
| ہـی         | ہـی          | ۱۲  | ۶۱  | مـزادـت    | مـزادـت      | ۳   | ۴۹  |
| بلـشـہ      | شـہـہ        | ۱۱  | ۶۲  | چـکـٹـیـٹـ | چـکـٹـیـٹـ   | ۱۳  | ۶۱  |
| ہـی         | ۰            | ۱۷  | ۶۴  | بـاـ       | بـاـ         | ۱۱  | ۶۷  |
| شـ          | بـرـ         | ۱۲  | ۸۰  | قـ         | قـ           | ۱۰  | ۶۶  |
| دیـلـیـٹـاـ | دـیـلـیـٹـاـ | ۱۱  | ۸۱  | کـانـتـ    | حـیـثـتـ     | ۹   | ۸۱  |
| ذـراتـ      | ذـراتـ       | ۳   | ۸۰  | لـیـگـ     | مـوـذـیـجـہـ | ۱   | ۸۰  |
| کـاـلـاتـ   | اـنـجـاتـ    | ۸   | ۸۷  | قـانـاـ    | انـجـالـ     | ۴   | ۸۴  |
| کـ          | ۰            | ۱۷  | ۹۹  | بـ         | ۰            | ۱۳  | ۹۰  |
| ذـیـشـورـ   | ذـیـشـورـ    | ۳   | ۱۰۱ | خـرضـ      | فـرضـ        | ۸   | ۹۰  |
| جلـوسـ      | جلـوسـ       | ۰   | ۱۱۷ | بـاـ       | بـاـ         | ۱۲  | ۱۰۷ |
| ۰           | ۰            | ۰   | ۰   | بـیـبـیـ   | بـیـبـیـ     | ۹   | ۱۲۰ |